
 1 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

INSTITUT FRANÇAIS D’ISLAMOLOGIE 
 

Assemblée générale 
 
 

12 décembre 2025 
 
 
 
 
 

Rapport d’activité 
2025 

 
 

 
Direction : Pierre Caye  



 2 

Sommaire 
 
 
 

1.         Les mots d’introduction de la gouvernance    3 

2.         L’organigramme de l’IFI        6 

3.         Synthèse des activités de 2025       7 

4.         Action du président de l’AG         9 

5.         L’IFI en dates           11 

6.         Les aides à la recherche         13 

7.         Les appuis aux formations en islamologie     21 

8.         Le site internet et l’observatoire de la recherche   25 

9.         Les collaborations internationales      30 

10. Les colloques nationaux et internationaux      33 

11. La politique éditoriale          35 

12. Présentation des lauréats         38 

13. Annexes            45 

  



 3 

Claudio Galderisi, Président de l’Assemblée générale 
 

Pour la quatrième année consécutive, j’ai le plaisir de 
rédiger le mot d’introduction du bilan annuel de l’IFI. Ce 
plaisir est d’autant plus grand que le GIP est en ordre de 
marche, que son assemblée générale travaille dans une 
atmosphère de coopération qui, sans renoncer à une 
normale dialectique académique, permet à l’IFI de mener à 
bien ses programmes et ses projets, et ceci pour l’essentiel 
avec des votes exprimés à l’unanimité des voix présentes.  

Depuis septembre 2022, nous n’avons eu de cesse avec le directeur du GIP, Pierre Caye, et les 
membres qui composent l’IFI de mettre au cœur de toutes nos action les missions que les statuts du 
GIP nous fixent et qui engagent tous les partenaires de notre Institut. Ces missions sont fixées par 
les statuts du GIP et peuvent être synthétisées selon trois objectifs prioritaires : contribuer à 
consolider les savoirs fondamentaux à travers les moyens destinés à l’enseignement, à la recherche 
et à l’encadrement doctoral, pour l’essentiel déjà déployés par l’État ; construire avec les 
établissements partenaires des parcours à distance destinés à la formation disciplinaire, strictement 
non confessionnelle, notamment des cadres religieux de l’islam ; faire fructifier à travers ces 
parcours spécifiques la connaissance des textes pour que leur héritage humaniste soit mieux compris 
et reconnu.  
Dès ma prise de fonction, j’ai tout mis en œuvre pour que les actions scientifiques non seulement 
impliquent l’ensemble des huit établissements qui composent le GIP, mais pour qu’elles puissent 
également se produire sur tous les sites institutionnels du GIP, parce que l’islamologie n’est pas 
seulement chez elle à Paris, mais également à Lyon, Marseille, Strasbourg, et dans bien d’autres 
universités françaises en France et à travers le monde. Mon engagement dans ce sens, validé par 
tous les partenaires du GIP, a été fortement appuyé par le directeur de l’IFI, Pierre Caye, dont je 
salue une fois de plus l’action forte, constante, déterminée au service de l’islamologie française et 
de son rayonnement national et international, et soutenu avec l’esprit d’ouverture et le prestige 
personnel dont il jouit par le président du CS, le professeur Ali Amir Moezzi, qui œuvre depuis le 
début pour la réussite d’un GIP. 
De concert avec eux, l’Assemblée générale continuera à veiller à ce que ces finalités soient 
pleinement réalisées, dans le respect de tous les engagements scientifiques et institutionnels, pour 
que nous réussissions ensemble notre mission de connaissance, d’instruction, d’éducation, qui est 
une mission de savoir et de citoyenneté. 
 
 
  



 4 

Pierre Caye, Directeur de l’Institut français 
d’islamologie  
 
Nous voici déjà arrivés à l’heure des premiers bilans alors que le 
renouvellement et la pérennité de l’IFI que nous appelons de nos 
vœux sont loin d’être assurés. C’est pourquoi nous avons 
consacré une part importante du rapport d’activité 2025 à une 
analyse détaillée des actions de soutien à la recherche engagées 
depuis 2022 et de leurs résultats.  
L’année 2025 a aussi été marquée par la reprise des colloques nationaux et internationaux que 
des événements indépendants de notre volonté, en 2024, nous avaient contraints de reporter : 
se sont tenus à Koweit City du 25 au 29 mai 2025, en partenariat avec le CEFREPA et le 
National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) du Koweit, le colloque international 
Classical Arab Thought in  Recent International Research, puis les 8 et 9 septembre, à 
l’Université de Strasbourg, en partenariat avec cette dernière, le colloque Diversité(s) en islam ; 
enfin, est prévu à la Sorbonne, du 15 au 17 décembre 2025, en partenariat avec l’Université 
Mohamed Ben Zayed d’Abu Dhabi, le colloque international Croyances, sciences et raison. Se 
trouve ainsi affirmé le rôle de l’IFI en tant qu’acteur et animateur international de la recherche 
en partenariat avec le monde arabo-musulman. 
Outre notre politique de soutien à la recherche scientifique, nous avons aussi poursuivi une 
politique de soutien aux diplômes universitaires aussi bien qu’aux masters des membres 
partenaires de l’IFI : ont reçu ainsi un soutien financier les DU de l’EPHE, d’AMU, de l’Inalco 
et de l’Unistra.   
Il ne faut pas ici dissimuler les ombres qui obscurcissent l’avenir de l’IFI. La dotation de l’IFI 
a été réduite en 2025 de 300 000 €, passant 1 884 000€ à 1 584 000€ ce qui représente une 
diminution de 16 %. Davantage, l’IFI n’a pu bénéficier à ce jour d’une garantie de financement 
au-delà du 31 décembre 2026 de sorte qu’il devra cesser ses actions pluriannuelles, réduire les 
contrats post-doctoraux à un an et mettre fin aux contrats doctoraux. C’est donc dans des 
conditions plus difficiles que nous devons assurer notre mission pour 2026.  
 
 

Mohammad Ali Amir Moezzi, président du Conseil 
scientifique 
 
Répondant à un besoin académique urgent, l’Institut français 
d’islamologie (IFI) a été créé, il y a trois ans, par la volonté du 
Président de la République Emmanuel Macron. L’islamologie, c’est-
à-dire l’étude scientifique de l’islam en tant que religion, culture et 
système de pensée, est certes un champ éminent de la recherche 
académique mais également, surtout depuis quelques années, une 
initiative politique et civique dans le sens le plus noble des termes. Il 
s’agit d’introduire, dans l’étude du fait religieux, les réponses aux trois 



 5 

questions fondamentales de l’historien : quand ? Où ? Qui ? Autrement dit, inscrire les données 
religieuses dans l’histoire, la géographie et des milieux humains précis. Ces questionnements, 
portées par des méthodes historico-critiques, ouvrent un regard distancié qui permet la mise en 
contexte et en relation des faits étudiés, antidotes aux fanatismes et aux archaïsmes de toutes sortes. 
En soutenant puissamment de telles recherches sur les domaines majeurs de la culture islamique 
dans sa grande diversité, des sources scripturaires à la mystique, de la théologie au droit, aux arts 
et la philosophie, de l’archéologie à l’épigraphie et la codicologie, l’IFI est sans doute le plus grand 
don que l’État français a pu offrir à l’islamologie de notre pays. En l’espace de trois ans, le conseil 
scientifique, en parfaite entente avec la direction de l’IFI, a permis la réalisation d’un grand nombre 
des missions de celui-ci : la création de douze postes universitaires, le financement des dizaines de 
projets de recherche de haut niveau, l’octroi des dizaines de bourses de différentes sortes aux 
étudiants prometteurs, de très nombreuses aides à la publication d’ouvrages islamologiques, la 
création d’une collection aux éditions du Cerf, la mise en place de plusieurs programmes de 
formation.  Le conseil scientifique de l’IFI et son président conçoivent assurément leur tâche 
comme une véritable vocation pour la réalisation la plus adéquate de ses missions. 
  



 6 

Organigramme de l’IFI  
 

L’Assemblée générale  
Président 
Claudio Galderisi, recteur délégué à 
l’Enseignement supérieur, la 
Recherche et l’Innovation, région 
académique Nouvelle-Aquitaine 
 
Membres 
Jean-Luc Moullet, directeur général DGRI 
au MESR depuis juillet 2024 
Éric Berton, Président d’AMU  
Romain Huret, Président de l’EHESS 
Emmanuel Trizac, Président de l’ENS Lyon  
Michel Hochmann, Président de l’EPHE 
Jean-François Huchet, Président de 
l’INALCO 
Gilles Bonnet, Président de l’université 
Jean-Moulin Lyon III  
Isabelle von Bueltzingsloewen, Présidente 
de l’université Lumière Lyon II  
Michel Deneken, Président de l’université 
de Strasbourg jusqu’au 18 mars 2025, puis 
Frédérique Berrod 

 

L’équipe de direction  
Pierre Caye, Directeur  
Juliette Dumas, Directrice adjointe 
scientifique  
Gaspard Azéma, Directeur adjoint 
administration et finances 
Maroun Aouad, Conseiller aux relations 
internationales  
 
Assistée de  
Cédric Baylocq, chargé de diffusion 
scientifique  
Ariane Krafft, assistante de direction  
Brian Chauvel, conseiller information 
scientifique 

Le Conseil scientifique  
Président 
Mohammad Ali Amir-Moezzi, EPHE  
 
Membres  
Makram Abbès (CEFREPA)  
Frédéric Abécassis (ENS Lyon) 
Cyrille Aillet (Université Lumière, Lyon II), 
jusqu’en août 2025, puis Yassir Benhima  
Mehdi Azaiez (Université hébraïque de 
Jérusalem) 
Mehr Bar-Asher (Université hébraïque de 
Jérusalem) 
Anne-Sylvie Boisliveau (Université de 
Strasbourg)  
Charlotte Courreye (Jean Moulin Lyon III) 
François Déroche (Collège de France, 
AIBL) 
Daniel De Smet (CNRS / LEM) 
Éloi Ficquet (EHESS) 
Emma Gannagé (American University of 
Beirut)  
Charles Genequand (Université de Genève) 
Jawdath Jabbour (Aix-Marseille Université / 
TDMAM) 
Gilles Kepel (ENS / PSL)  
Christian Lange (Université d’Utrecht)  
Sophie Makariou (Musée Guimet) 
Gabriel Martinez-Gros (Université de 
Nanterre) 
Orkhan Mir-Kasimov (Institute of Ismaili 
Studies, Londres)  
Zeynep Oktay (Université du Bosphore, 
Istanbul)  
Samuela Pagani (Université de Lecce-
Salento)  
Christian Robin (CNRS) 
Meryem Sebti (CNRS) 
Jean-Jacques Thibon (INALCO) 
 

 
 
 
  



 7 

Synthèse des activités de 2025 
 

 
Mettant en œuvre les orientations fixées par le Président de la République et définies dans la 
lettre de mission de Monsieur Jean Castex, Premier ministre, l’IFI a poursuivi et renforcé tout 
au long de sa quatrième année d’existence son action engagée depuis sa création en février 
2022. 
Créé à l’initiative du ministère de l’Enseignement supérieur et de la Recherche, et de cinq 
universités et établissements d’enseignement supérieur, l’École des hautes études en sciences 
sociales, l’École pratique des hautes études, l’Institut national des langues et civilisations 
orientales, Aix Marseille Université et l’Université de Strasbourg, la composition du 
groupement n’a pas été modifiée depuis les adhésions postérieures de l’École normale 
supérieure de Lyon, l’Université Lumière-Lyon II et l’Université Jean Moulin Lyon III. 
L’assemblée générale du GIP s’est réunie à 4 reprises en 2025. 
Afin d’honorer sa mission prévue par sa convention constitutive, à savoir le développement 
scientifique et didactique de l’islamologie française « visant à promouvoir une approche 
historique et critique dans l’étude de la religion musulmane », l’IFI a reçu de la part du ministère 
de l’Enseignement supérieur et de la Recherche une subvention pour charge de service public 
de 820 K€ en 2022, de 1375 K€ en 2023, de 1835 k€ en 2024, mobilisé des ressources propres 
et peut compter sur garantie de recettes de 1584 K€ en 2025. Le budget 2025 a été validé lors 
de l’assemblée générale du 6 décembre 2024 et le compte financier 2024 certifié lors de 
l’Assemblée générale du 28 février 2025.  
L’IFI bénéficie, pour diriger le GIP, de la mise à disposition à 80 % par le CNRS à titre gracieux 
de Monsieur Pierre Caye, directeur de recherche au CNRS, de la mise à disposition à 80 % puis 
à 100% depuis le 10 octobre 2025 par AMU, contre compensation, de Madame Juliette Dumas, 
maîtresse de conférences, en tant que directrice adjointe scientifique, de la mise à disposition à 
100% par l’Académie de Paris contre remboursement de Monsieur Gaspard Azema, en tant que 
directeur adjoint en charge de l’administration et des finances. Une convention de gestion a été 
passée avec l’UniStra en ce qui concerne les finances et la gestion comptable. Monsieur 
Frédéric Drue est désormais l’agent comptable de l’Unistra qui supervise la comptabilité de 
l’IFI. Trois bureaux sur le campus Condorcet ont été, dès la fondation de l’IFI, mis à disposition 
à titre gratuit par l’EPHE. Monsieur Cédric Baylocq est responsable de la communication, de 
la valorisation scientifique et de l’animation de l’observatoire de la recherche. Madame Nahid 
Gohari a souhaité mettre fin à son contrat d’assistante de direction et a été remplacée le 10 juin 
par Mme Ariane Krafft. A partir du 1er septembre 2024, l’IFI s’est associé les compétences de 
M. Brian Chauvel, ingénieur d’étude à la MSH Paris-Nord pour renforcer son pôle 
d’informations scientifiques et en particulier pour confectionner le bilan de l’action de l’IFI en 
matière de soutien à la recherche. 
L’Institut s’appuie sur l’expertise de chercheurs français et internationaux réunis au sein de son 
conseil scientifique pour l’élaboration de sa politique de soutien à la communauté scientifique 
et l’analyse et la sélection de dossiers de candidature. Depuis le début de l’année, l’Institut a pu 
finaliser la quasi-totalité des conventions découlant du programme scientifique 2024 pour les 



 8 

contrats doctoraux, les bourses de fin de thèse, les contrats d’excellence, les bourses 
linguistiques et certaines conventions concernant le développement de parcours de master. Dans 
le même temps, l’IFI a mis en place en lien étroit avec le Conseil scientifique le programme 
scientifique 2025, notamment une critériologie pour le soutien des DU, une diversification des 
bourses linguistiques, un programme de soutien aux CR-CT ainsi que de nouveaux partenariats 
internationaux. 
Les promotions au certificat universitaire et au diplôme universitaire d’islamologie, gérés par 
AMU et mis en œuvre en partenariat avec l’INALCO et l’UniStra, ont été certifiées en juin. Les 
inscriptions à l’une et l’autre des formations sont ouvertes pour les promotions 2024-2025. La 
première partie du contrat, signé le 1er octobre 2023 entre l’IFI et le ministère de la Justice pour 
la mise en œuvre d’un programme de médiation scientifique dans dix établissements 
pénitentiaires pilotes, a été honorée grâce au concours de l’IISMM et de l’EPHE qui en ont 
assuré la conception et la réalisation opérationnelle. La deuxième partie qui prévoit d’étendre 
le dispositif à une vingtaine d’établissements a été lancée le 8 novembre 2024. L’IFI a non 
seulement finalisé son partenariat par convention du 10 juin 2024 avec AMU, l’INALCO et 
l’UniStra pour la mise en place du DIU Formation à distance en Islamologie ouvert en 2023, 
mais toujours en partenariat avec AMU a mis en place un nouveau CU/DU pour répondre à la 
demande soutenue de formation qu’a si bien suscitée l’initiative de l’IFI prise en la matière en 
2023. 
À la demande du Ministère de la Recherche et de l’Enseignement supérieur, l’IFI a établi un 
bilan complet de son action de soutien à la recherche depuis sa fondation qui sera prochainement 
mis à disposition. 
Pour diverses raisons, les 2 colloques prévus en 2024 ont été reportés en 2025 ; 3  colloques ont 
eu lieu ou auront lieu en 2025 à l’initiative et sous la co-direction de l’IFI : 1) le colloque 
international Classical Arab Thought in Recent International Research 26, 27 & 28 mai 2025 
en collaboration avec le CEFREPA, le National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) 
and Dâr al-Athâr al-Islâmiyah (DAI) ; 2) le colloque national Diversité(s) en islam. Fondements 
et implications d'une pluralité complexe, en partenariat avec l'Institut d'islamologie de 
l'université de Strasbourg le 8 et 9 mai à l’université de Strasbourg ; 3) et le très prochain 
colloque international Croyances, Sciences et raison en collaboration avec l’Université 
Mohammed Ben Zayed d’Abu Dhabi à la Sorbonne du 15 au 17 décembre 2025. 
Enfin, l’IFI a renforcé en 2025 ses interventions grand public. Par l’intermédiaire d’Ali Moezzi 
et de Juliette Dumas, il a dirigé le numéro de la revue Histoire consacré à Mahomet. Il a aussi 
participé activement à l’enquête du Monde sur l’Islamologie en France. 
 
 

  



 9 

Action du Président de l’Assemblée générale  
 

L’activité de l’année 2024 a été aussi riche en réunions et entretiens pour le président de 
l’Assemblée générale de l’IFI, le recteur Claudio Galderisi, que l’avait été celle qui l’a 
précédée. Le président regrette, cependant, ne pas avoir eu l’occasion d’ouvrir, comme en 2023, 
la manifestation scientifique annuelle de l’IFI, qui n’a pas pu avoir lieu. 
Le recteur, en plus de présider les Assemblées générales prévues par les statuts, a eu des 
échanges réguliers avec plusieurs interlocuteurs institutionnels du GIP. D’abord avec des 
membres du cabinet du Président de la République : la conseillère pour l’enseignement 
supérieur et la recherche auprès de la Présidence de la République, Mme Anne Laude jusqu‘en 
juillet 2024 (28/02, 28/03, 06/05, 06/06, 12/07), puis à partir de la mi-septembre son successeur, 
M. Gilles Halbout (01/10) ; le conseiller sécurité auprès de la Présidence de la République, M. 
Frédéric Rose (15/01, 28/01, 28/02), puis à compter du mois de mars Mme Violaine Demaret 
(28/03, 06/05, 06/06, 25/06, 12/07, 01/10) , qui en a pris le relais ; la conseillère spéciale du 
Président de la République, Mme Constance Bensussan (18/07). 
Le président-recteur a eu également plusieurs échanges avec le bureau des cultes auprès du 
ministère de l’Intérieur, notamment avec Mme Juliette Part (26/01, 29/03), ainsi qu’avec le 
membre du cabinet du ministre de l’Intérieur, M. Matthieu Ringot (29/03). Au printemps, il a 
en outre rencontré le conseiller du pôle formation et enseignement supérieur auprès de la 
Première ministre, M. Gilles Halbout (20/04, 02/05 - qui avait succédé en avril 2024 à Mme 
Bénédicte Durand), notamment dans le cadre du renforcement de l’offre de formation destinée 
aux cadres religieux de l’islam, en cohérence avec la formation cultuelle coordonnée par le 
ministère de l’Intérieur. 
À ce propos, le recteur Claudio Galderisi a également rencontré à plusieurs reprises Mme 
Isabelle Prat, conseillère pour les SHS de la ministre de l’Enseignement supérieur et de la 
recherche, la directrice de cabinet de la ministre Retailleau, Mme Naomi Peres (9/04, 18/04), 
et Mme la ministre elle-même (19/02, 15/07). Plus généralement, le recteur a intensifié les 
échanges avec les directions générales du MESR – notamment à travers des interactions 
fréquentes avec les directrices de la DGESIP et de la DGRI, Mmes Anne-Sophie Barthez et 
Claire Giry, et plus récemment avec le nouveau directeur de la DGESIP, M. Olivier Ginez. Ces 
rencontres ont eu pour objectif de revenir sur quelques difficultés rencontrées au sein de 
l’Assemblée générale du mois de mars 2024, mais aussi d’informer de l’état d’avancement des 
programmes et des projets de l’IFI, et plus particulièrement du projet de dédoublement des 
formations courtes (CU et DU) destinées prioritairement aux cadres religieux de l’islam. 
Le recteur Galderisi a, en outre, multiplié les rencontres avec quelques représentants des 
associations du culte musulman, notamment les recteurs des Grandes mosquées de Lyon et de 
Paris. Toujours dans le cadre des actions ayant pour objectif de mettre en valeur les parcours 
de DU et de CU et d’en favoriser la connaissance auprès des associations du culte musulman, 
le président-recteur a rencontré le 14 mars le préfet de Charente-Maritime, M. 
Brice Blondel, qui a favorisé la rencontre avec les associations de ce département. Cette réunion 
a eu lieu en présence du préfet Blondel, à Rochefort, le 22 mai. Le 5 juin, le président-recteur a 
rencontré à Bordeaux le préfet de la région Nouvelle-Aquitaine, M. Etienne Guyot, ce qui lui a 



 10 

permis d’aller à la rencontre, le 10 septembre, dans les locaux de la préfecture de Gironde, et 
en présence du directeur de cabinet du préfet, de deux associations du culte musulman qui 
comptent parmi les plus représentatives du département de la Gironde. Le président était 
accompagné à cette occasion du directeur de l’IFI, M. Pierre Caye. Le président-recteur a enfin 
rencontré le 19 juin le préfet de la Haute-Vienne, M. François Pesneau, qui s’est également 
engagé à promouvoir dans les meilleurs délais une rencontre avec les associations du culte 
musulman de son département. 
Ces rencontres, auxquelles ont participé plusieurs dizaines d’imams, aumôniers et représentants 
d‘associations, ont connu un grand succès auprès du public visé, qui mérite d’être souligné et 
qui explique en partie le nombre très important de cadres religieux qui ont décidé de s’inscrire 
dans les sessions du DIU et CU portés par Aix-Marseille université (AMU), l’université de 
Strasbourg et l’Inalco, ainsi que du CU/DU crée cette année par AMU. 
Par ailleurs, le président de l’Assemblée générale a suivi et accompagné l’élaboration et la 
finalisation des conventions préparées par la direction de l’IFI. Enfin, le président-recteur a 
rencontré le 3 octobre 2024 la nouvelle ministre de l’Éducation nationale et de la Jeunesse, 
Mme Anne Genetet, et lui a présenté les grandes lignes d’action de l’IFI, ayant convenu avec 
elle d’un rendez-vous qui devrait avoir lieu en novembre, et lors duquel le président pourra 
présenter à la ministre des initiatives de prévention dans le système scolaire ou des formations 
de valorisation de la culture et de l’art islamique. 
Le lendemain 4 octobre, il a eu l’occasion de présenter au nouveau ministre de l’Enseignement 
supérieur et de la Recherche, M. Patrick Hetzel, les projets et les perspectives de développement 
de l’IFI, ainsi que les évolutions institutionnelles qui lui paraissent souhaitables pour offrir au 
GIP une feuille de route à la hauteur des enjeux scientifiques, didactiques, culturels et 
institutionnels des prochaines années. 
 
  



 11 

Calendrier de l’IFI  
 
Lundi 3 janvier 
Rencontre du président de 
l’assemblée générale du GIP, le 
recteur Claudio Galderisi, avec le 
ministre de l’Enseignement 
supérieur, Philippe Baptiste 
 et sa directrice de cabinet Pauline 
Pannier 
 
Vendredi 31 janvier 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Lundi 24 février 
Conférence de Pierre Caye 
Institut français du Koweit-
CEFREPA, The sens of Heritage 
 
Mercredi 26 février  
Conférence de Pierre Caye 
Alliance française de Djeddah 
Ornements and refinements  
An universal art 
 
Vendredi 28 février  
Assemblée générale de l’IFI 
Campus Condorcet 
 
Mercredi 5 mars 
Regroupement pédagogique CU / 
DU (2e session)  
Marseille  
 
Vendredi 14 mars 
Réunion DAP 
 
 Samedi 15 mars  
Parution de Fulgurances d’Ahmad 
Ghazâlî 
Deuxième titre de la collection 
« Bibliothèque de l’IFI » (Cerf) 
 
Mardi 18 mars  
Présentation formation DIU 
Préfecture de Seine Saint-Denis 
 
Jeudi 24 avril 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Samedi 26 avril 
Regroupement DIU à Marseille  
 
Mardi 6 mai  
Réunion avec le pôle protection 
judiciaire de la Jeunesse-UEMO de 
Troyes 
 

Lundi 12 mai 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Lundi 26-mercredi 28 mai 
Colloque de l’IFI La pensée arabe 
classique dans la recherche 
internationale 
Koweit City, IFI-CEFREPA-
National Council for Culture, Arts 
and Literature du Koweit 
 
Lundi 26 mai  
Atelier de formation aux outils 
numériques de la codicologie (en 
partenariat avec le CEFREPA) 
Koweit City 
 
Mercredi 28 mai 
Réunion à l’Élysée du président de 
l’AG de l’IFI avec les conseillers 
Intérieur et Enseignement supérieur 
du Président de la République, les 
conseillers du ministre de l’Intérieur 
et deux représentants du bureau des 
cultes. 
 
Samedi 7 juin 
Fin des fonctions de Madame Nahid 
Gohari au poste de secrétaire de 
l’IFI 
 
Mardi 10 juin 
Prise de poste de Madame Ariane 
Krafft au secrétariat de l’IFI 
 
Vendredi 13 juin 
Seconde réunion DAP 
 
Jeudi 19 juin 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Vendredi 20 juin 
Assemblée générale de l’IFI 
Ministère de l’Éducation nationale 
 
Mardi 24 juin-samedi 5 
juillet 
Atelier de formation aux outils 
numériques de la codicologie 
(en partenariat avec MBZUH), 
Abu Dhabi 
 
Jeudi 26 juin 
Réunion avec la DAP 
 
 

 
Dimanche 29 juin 
Présentation formation DIU à la 
fédération musulmane de Gironde 
Bordeaux 
 
Mardi 8 juillet – samedi 19 
juillet  
Atelier de formation aux sur 
l’ecdotique et la stemmatique, 
programme Classical Text 
Editor (en partenariat avec 
MBZUH), Abu Dhabi 
 
Jeudi 28 août 
Entretien de Pierre Caye avec 
Delphine Pagès-El Karaoui, chargée 
de mission au cabinet du ministère 
de l’enseignement supérieur et de la 
recherche 
 
Lundi 1er septembre 
Début de la collaboration régulière 
de M. Brian Chauvel auprès de l’IFI 
 
Lundi 8-mardi 9 septembre 
Colloque Diversité(s) en islam, 
Strasbourg, IFI-Université de 
Strasbourg. 
  
Vendredi 3 octobre 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Jeudi 9 octobre  
Entretien avec Virginie Larousse, 
journaliste au Monde des religions 
 
Vendredi 10 octobre 
Assemblée générale de l’IFI  
Ministère de l’Enseignement 
supérieur et de la Recherche 
 
Jeudi 16 octobre 
Parution de : Le Mahomet des 
historiens (2 vols.) 
sous la dir. de M.A. Amir-Moezzi et 
J. Tolan (Cerf) 
 
Lundi 20 - Vendredi 24 
octobre 2025 
Formation à la codicologie et 
aux outils numérique de 
l’ecdotique (en partenariat avec 
l’Université d’État de Tbilissi 
Ivane Javakhishvili, le Korneli 
Kekelidze Georgian Center of 



 12 

Manuscripts et l’Institut 
français de Tbilissi)  
Tbilissi 
 
Mercredi 22 octobre  
Rencontre avec le directeur du 
centre des manuscrits de Géorgie et 
l’ambassadeur de France à Tbilissi 
 
Jeudi 23 octobre 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Vendredi 24 octobre 
Rencontre de la directrice adjointe 
scientifique de l’IFI avec le 
directeur et le directeur adjoint de 
l’Orient Institute d’Istanbul 
 
Lundi 27 octobre 
Rencontre de la directrice adjointe 
scientifique de l’IFI avec le 

directeur de la Bibliothèque des 
manuscrits de Turquie 
Istanbul  
 
Vendredi 31 octobre 
Publication du tiré-à-part Le 
Mahomet des historiens piloté par 
l’IFI dans L’Histoire 
 
Vendredi 14 novembre 
Admission de M.A. Amir-Moezzi à 
l’Accademia Nazionale dei Lincei 
(Rome) 
 
Lundi 17 novembre 
Cérémonie de remise des Mélanges 
en l’honneur de Mohammad Ali 
Amir-Moezzi, Paris, La Sorbonne 
 
 
 
 

Mardi 18 novembre 
Signature convention IFI-IIS, à 
Paris 
 
Jeudi 27 novembre 
Conseil scientifique de l’IFI 
 
Vendredi 12 décembre 
Assemblée Générale de l’IFI 
Ministère de l’Enseignement 
supérieur et de la Recherche 
 
Lundi 15-mercredi 17 décembre 
Colloque IFI et MBZUH 
Croyances, Sciences et Rationalité 
Paris, La Sorbonne 
 
Vendredi 19 décembre 
Parution de La fermeté des faibles 
de sûfî Allâhyâr 
3e titre de la collection 
« Bibliothèque de l’IFI » (Cerf)

 

 



 13 

Les aides à la recherche 
 

La politique scientifique de l’IFI s’inscrit dans la continuité directe de l’année précédente, dont 
elle reprend les dispositifs quasi à l’identique. Des modifications mineures ont été apportées 
dans le cadre du dispositif Islamologie d’excellence et des appels à contrat post-doctoral, avec 
des résultats très positifs. En revanche, l’appel en faveur des enseignants-chercheurs pour 
bénéficier d’un congé de recherches (CR-CT-PIP), dont les conditions d’âge et d’ancienneté 
ont été assouplis, interroge au vu du faible nombre de candidatures.  

Les autres dispositifs, fleurons de l’Institut, n’ont pas connu de modification et continuent de 
témoigner de résultats très satisfaisants : il s’agit des contrats doctoraux, des bourses de fin de 
thèse, des aides à l’édition (discutée dans le cadre de la politique éditoriale) et des cartes 
blanches.  

 

Appui aux enseignants-chercheurs  

 

Afin de soutenir le champ universitaire en islamologie et d’encourager la montée en 
compétences de ses titulaires, a été initialement élaboré un dispositif visant à octroyer un congé 
de six mois (un semestre universitaire) destiné à permettre à des enseignants-chercheurs en 
poste de se consacrer à la soutenance de l’HDR, à l’aboutissement éditorial de travaux de 
recherche dans le domaine de l’islamologie, ou  à l’élaboration de projets pédagogiques 
nouveaux, ou dans le cadre des enseignements de spécialité en islamologie faisant l’objet d’un 
second volet de la politique de l’IFI. Le dispositif est ainsi appelé CR-CT-PIP.  

L’année précédente, il avait été noté que les termes de l’appel réduisaient le nombre des 
candidatures, du fait des marqueurs de temps introduits. Ceux-ci ont donc fait l’objet d’une 
révision. Néanmoins, force est de constater que l’impact en termes de progression du nombre 
de candidatures est loin d’être avéré et le taux de pression demeure trop faible, avec autant de 
candidatures que de nombres de financements prévus.  

Les lauréats cette année sont ainsi Anne-Sylvie Boisliveau, de l’université de Strasbourg, et 
Mohamed Ben Mansour, de l’ENS de Lyon.  

La reproduction des faibles taux de candidature interroge sur la pertinence de ce dispositif. 
Quatre facteurs d’explication sont envisageables. D’une part, l’existence d’une concurrence 
forte avec les CR-CT proposés par les universités (avec ou sans considération pour le 
classement du CNU). D’autre part, le petit nombre enseignants-chercheurs maîtres et maîtresses 
de conférence en poste, dont une partie est constituée de « jeunes » titulaires bénéficiant déjà 
d’un allégement de service par leurs établissements. En outre, récemment recrutés, ils ne se 



 14 

projettent pas encore nécessairement dans une recherche en vue de l’obtention d’une HDR 
(quand bien même le dispositif ne vise pas exclusivement à ce but). Enfin, une autre partie étant 
membre du conseil scientifique, il est à envisager qu’ils se restreignent à candidater à un 
dispositif évalué par une instance dont ils sont membres (quand bien même les règles de 
l’instance en question assurent leur exclusion des débats dans ce genre de configuration). Une 
réflexion sera ainsi à engager pour entrevoir des pistes d’amélioration, soit en termes de 
communication, soit en termes de positionnement du dispositif.  

 

Appui aux recherches collectives   

 

Une pièce maîtresse de l’IFI dans l’accompagnement au renouveau du champ de l’islamologie 
française réside dans l’aide à l’élaboration de recherches collectives d’une certaine ampleur, 
apte à constituer une équipe de recherche ou à tester des hypothèses de recherche en amont 
d’une éventuelle candidature à des projets plus ambitieux (ANR, ERC, etc.). Le dispositif 
‘Islamologie d’excellence’ vise à répondre à cet enjeu. Néanmoins, à l’exception des deux 
premières années1, ayant bénéficié d’un effet d’attraction / captation, le taux de pression est 
resté moyen les années suivantes, amenant une réflexion au long terme sur le repositionnement 
du dispositif. La cause principale identifiée est apparue résider dans la faiblesse du vivier de 
candidats potentiels au portage de tels projets : le champ de l’islamologie étant relativement 
restreint et les titulaires appartenant aux établissements membres du GIP étant fortement 
sollicités sur divers dossiers en parallèle (notamment l’élaboration de nouvelles formations), il 
leur est difficile de pouvoir s’investir pleinement un tel programme de recherches collectives.  

Une ouverture nationale et internationale avait ainsi été plaidée par le conseil scientifique, 
validée par l’assemblée générale sur proposition de la direction, sous la forme de projets portés 
par un(e) chercheur(se) inscrit(e) dans un laboratoire français, avec un partenariat international, 
pouvant inclure un UMIFRE comme une institution non française. En parallèle, un intense 
travail de communication auprès de l’ensemble du champ a été mené afin d’assurer la plus 
grande diffusion de ce dispositif et d’éviter l’effet d’autodisqualification de certains projets / 
chercheurs.  

 
1 Sous réserve des informations : le nombre de dossiers réceptionnés dans le cadre de ce dispositif n’est 
pas connu pour l’année 2022.  



 15 

 
Figure 1 : évolution du taux de pression sur les financements statutaires 

 
Figure 2 : visualisation du taux de pression par rapport au nombre de financements du dispositif Islamologie 
d'excellence 

Cette ouverture et ce travail de communication semblent avoir porté leurs fruits, avec une 
remontée satisfaisante du nombre de candidatures (pour un nombre stable de financements), 
ainsi que de nouvelles manifestations de partenariats internationaux, avec deux universités 
européennes figurant parmi les laboratoires partenaires des projets déposés. La communication 
à cet égard mérite certainement d’être renforcée pour poursuivre ces bons résultats et les inscrire 
solidement dans la connaissance du champ.  
 

Porteur  Co-porteur Intitulé  Établissement 
porteur 

Laboratoire 
partenaire 

Alessandro 
Gossi 

Eloi Ficquet Cartographier les 
constellations 
islamologiques 
éthiopiennes 

EHESS Institut for 
Tværkulturelle og 
Regionale 
Studier, 
Copenhagen 
Univ. 

Meryem 
Sebti 

Olga Lizzini Nommer l’intelligible : 
genèse, usages et 
transformations du 

CNRS, Centre 
Jean Pepin 

IREMAM 

Taux de pression sur les financements aux statutaires

Le taux de pression peut-être calculé, mais avec les mêmes réserves que précédemment concernant la collecte
des informations administratives sur les candidatures non-lauréates, outre les informations faisant défaut
pour 2022 (non-incluses ici). Le relatif plus faible taux de pression reflète ici un champ assez restreint.

Table 11: Taux de pression sur les financements aux statutaires

AN TYP Laureats Candidatures Pression
2025 CR-CT-PIP / Délégation 2 2 1.0
2025 Islamologie d’excellence 2 5 2.5
2024 CR-CT-PIP / Délégation 2 4 2.0
2024 Islamologie d’excellence 2 2 1.0
2023 Islamologie d’excellence 3 8 2.7

11

Taux de pression sur les financements aux statutaires

Le taux de pression peut-être calculé, mais avec les mêmes réserves que précédemment concernant la collecte
des informations administratives sur les candidatures non-lauréates, outre les informations faisant défaut
pour 2022 (non-incluses ici). Le relatif plus faible taux de pression reflète ici un champ assez restreint.

Table 11: Taux de pression sur les financements aux statutaires

AN TYP Laureats Candidatures Pression
2025 CR-CT-PIP / Délégation 2 2 1.0
2025 Islamologie d’excellence 2 5 2.5
2024 CR-CT-PIP / Délégation 2 4 2.0
2024 Islamologie d’excellence 2 2 1.0
2023 Islamologie d’excellence 3 8 2.7

11

Résultat des AAP 2025 (1rs dispositifs) 
 
  

¨ AAP Islamologie d’excellence  
 

 
 

¨ AAP CR-CT-PIP  
 

 
 
 
 

8

2

5

3 3

2 2

2022 2023 2024 2025

candidatures financements

5

22 2 2

2022 2024 2025

candidatures financements



 16 

lexique philosophique 
d’Avicenne 

Cristina 
Cerami 

 Ittiṣāl wa-infiṣāl: le 
dialogue entre 
atomistes et anti-
atomistes en Islam 
(VIIIe-XIIIe siècles), 
entre philosophie, 
théologie et médecine  

CNRS, Sphere   

Stéphane 
Valter 

Rémy 
Madinier ; 
Nejmeddine 
Khalfallah 

Élaboration versus 
déconstruction du 
sacré en islam : les 
nouveaux discours 
redéfinissant dogmes et 
pratiques 

Lyon 2 Institut d’Asie 
Orientale, ENS 
Lyon ; LIS, 
Université de 
Lorraine 

Philippe 
Pétriat 

Louis Blin Ève musulmane, du 
Coran à nos jours 

IISMM, EHESS Robert Schuman 
Center for 
Advanced 
Studies, Institut 
universitaire 
européen de 
Florence 

Figure 3 : liste des candidatures Islamologie d'excellence 2025 : en gris foncé, les projets retenus  

 

À une échelle plus modeste, le dispositif Carte blanche de l’IFI assure un soutien ponctuel plus 
diffus à l’ensemble du champ, permettant ainsi de favoriser l’existence d’activités régulières, 
sur l’ensemble du territoire national. Afin d’éviter le risque de provoquer une captation des 
projets, qui provoquerait une forme de monopole, l’accent est mis en faveur des co-
financements. Sans que le programme soit restreint en faveur d’un type d’activité en particulier, 
force est de constater que l’essentiel des propositions consiste en des journées d’études ou 
colloques, le plus souvent organisés par la collaboration de plusieurs chercheurs. Une certaine 
baisse des propositions de jeunes chercheurs non titulaires se remarque, qui pourrait être un 
phénomène ponctuel.  

Deux constats généraux méritent d’être pris en considération. D’une part, une croissance 
importante des demandes de Cartes blanches apparaît, déjà notée l’année précédente. Elle a 
conduit à réviser le nombre de financements disponibles, afin d’éviter l’effet « premier arrivé 
premier servi ». D’autre part, le programme a été fortement et longuement déstabilisé par les 
conditions financières du GIP : l’annonce tardive d’une baisse des budgets a nécessité une 
révision de la programmation scientifique, interdisant une réponse dans des délais en cohérence 
avec les demandes. Pour éviter la reproduction de cette instabilité, qui porte ombrage à la 
confiance dans l’Institut, il est envisagé de transformer le programme « au fil de l’eau » en deux 
appels, selon un format bisannuel. Aussi réduit soit leur financement, elles peuvent suffire à 
amorcer des recherches plus ambitieuses à l’exemple de la carte blanche accordée en 2024 à M. 
Anoush Ganjipour qui lui a permis d’engager un projet lauréat ANR 2025 dont il est le co-
porteur : “Rethinking Modern Politics Through Jewish and Islamic Sources” (REPOLIJIS).  



 17 

Appui à la recherche en devenir    

 

Trois dispositifs visent à soutenir la recherche en devenir, en agissant aux trois moments-clés 
de la recherche : les premières années de thèse (dispositif : contrat doctoral), l’année de fin de 
thèse, année de rédaction (dispositif : bourse de fin de thèse) et les années immédiatement après 
l’obtention du doctorat (dispositif : bourse post-doctorale). L’IFI s’est ainsi densément impliqué 
dans le renouvellement du champ de l’islamologie française.  

Le dispositif Contrat doctoral continue d’être fortement plébiscité et de recevoir un nombre 
satisfaisant de candidatures, tant en termes de quantité que de qualité. Le conseil scientifique a 
d’ailleurs tenu à souligner l’extrême qualité des candidatures évaluées et auditionnées, ainsi que 
la grande diversité des propositions, ce qui témoigne positivement en faveur des capacités 
futures du champ. Malheureusement, la fin de mandature de l’IFI se rapprochant, il n’est 
désormais plus possible à l’IFI de proposer des financements pluriannuels, ce qui réduit 
nécessairement le soutien à la recherche. 

 
Figure 4 : liste des candidats classés au programme contrat doctoral : en rouge, les bénéficiaires des 
contrats 

 

¨ AAP Contrats doctoraux  
 

 
 
 

NOM Prénom Titre de la thèse  Établissement 
d’inscription 

Ordre de 
classement 

LARIVIERE-
AMMARI Tessa 

Les Nizarites après Alamūt. Mémoire et histoire 
d’une daʿwa subversive à l’époque mamelouke 
(1260 – 1516)  

AMU 1 

BOUGAULT-
MATHIAS 
Camille 

Le patrimoine culturel : illustration des enjeux 
politico-religieux et des évolutions du 
wahhabisme en Arabie saoudite  

Paris 1 
Panthéon  

2 

KHALIL Yasmine  Ibn Zunbul, historien égyptien à la charnière des 
périodes mamlouke et ottomane : étude 
historiographique et linguistique  

EPHE 3 

OUBELKHIR 
Tom 

Persécution, marginalisation et exclusion des 
populations chiites en Bilād al-Šām (Xe-XVe 
siècle) : constructions normatives, enjeux 
religieux et dynamiques sociales et politiques  

Lyon 2 4 

OKEKCI Jerôme Droit et société aux marges de l’Ifrīqiya 
médiévale  

Lyon 2 5 

JURA Alexia  L’ibadisme institutionnalisé en Oman : entre 
modernisation du fait religieux et transformation 
des pratiques quotidiennes 

EHESS  6 

 
*En rouge, les candidats finalement financés.  
 
 
 
 
 
 
 
 

candidatures : 15

désistements : 2
10%

financements : 2
11%



 18 

 
Figure 5 : taux de pression sur le dispositif Contrat doctoral de l'IFI 

 

On peut aussi souligner l’extrême qualité des bourses de fin de thèse, qui continue d’être 
fortement plébiscité, avec d’excellentes candidatures, dispositif qui ne sera pas affecté par la 
disparition des financements pluriannuels.  

 
Figure 6 : liste des candidats classés au programme bourse de fin de thèse : en rouge, les bénéficiaires des 
contrats 

 

¨ AAP Contrats doctoraux  
 

 
 
 

NOM Prénom Titre de la thèse  Établissement 
d’inscription 

Ordre de 
classement 

LARIVIERE-
AMMARI Tessa 

Les Nizarites après Alamūt. Mémoire et histoire 
d’une daʿwa subversive à l’époque mamelouke 
(1260 – 1516)  

AMU 1 

BOUGAULT-
MATHIAS 
Camille 

Le patrimoine culturel : illustration des enjeux 
politico-religieux et des évolutions du 
wahhabisme en Arabie saoudite  

Paris 1 
Panthéon  

2 

KHALIL Yasmine  Ibn Zunbul, historien égyptien à la charnière des 
périodes mamlouke et ottomane : étude 
historiographique et linguistique  

EPHE 3 

OUBELKHIR 
Tom 

Persécution, marginalisation et exclusion des 
populations chiites en Bilād al-Šām (Xe-XVe 
siècle) : constructions normatives, enjeux 
religieux et dynamiques sociales et politiques  

Lyon 2 4 

OKEKCI Jerôme Droit et société aux marges de l’Ifrīqiya 
médiévale  

Lyon 2 5 

JURA Alexia  L’ibadisme institutionnalisé en Oman : entre 
modernisation du fait religieux et transformation 
des pratiques quotidiennes 

EHESS  6 

 
*En rouge, les candidats finalement financés.  
 
 
 
 
 
 
 
 

candidatures : 15

désistements : 2
10%

financements : 2
11%

 
¨ AAP Bourses de fin de thèse  

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
*En rouge, les candidats finalement financés.  
 

candidatures : 9

désistements : 1
8%

financements : 2
17%

NOM Prénom  Titre de la thèse  Établissement 
d'inscription 

ORDRE DU 
CLASSEMENT 

LANGE Anne-
Sophie  

La notion de possibilité chez Avicenne et 
Jean Duns Scot Sorbonne Univ.  1 

ZWARTHOED 
Danielle  

Une histoire sociale de la fin de l’empire 
timouride au prisme de l’écriture 
épistolaire (Asie centrale, deuxième 
moitié du IXe/XVe siècle)  

EHESS 2 

GUY Agathe Halal in Qazaqstan - the norm at the 
service of religious authority 

EPHE / Univ. 
Ludwig Maximilian 3 

AUPLAT 
Thibaut 

Rire de la religion des autres au Moyen-
Âge. Etude comparée des Hérésies de 
Jean Damascène et des Opéra Islamica de 
Théodore Abu Qurra 

AMU 4 

YILMAZ 
Adem  

La “sunnitisation” en République 
d’Azerbaïdjan : une approche 
sociopolitique sur le changement 
d’affiliation confessionnelle 

INALCO 5 



 19 

 
Figure 7 : taux de pression sur le dispositif Bourse de fin de thèse de l'IFI 

Le niveau postdoctoral a fait l’objet, depuis l’an dernier, d’un investissement conséquent de 
l’IFI. Après une année de test, les résultats de cette seconde campagne étaient attendus pour 
évaluer la pertinence du dispositif, après des révisions mineures. La première révision a porté 
sur le dispositif Post-doctorat recherche : afin d’encourager le dépôt de projets de recherche 
ambitieux, en vue de candidatures à une chaire universitaire ou à une position au CNRS, le 
dispositif a été ouvert sur deux années – avec pour contrepartie de réduire le nombre de 
financement proposé. Ce dispositif ne pourra être poursuivi pour les raisons évoqués plus haut. 
Aucun changement n’a été apporté, en revanche, pour le second volet du dispositif, avec le 
Post-doctorat édition-traduction commentée, qui a été maintenu sur une année avec une 
ouverture spécifique en faveur des autres langues de l’islam que l’arabe.  

À tous égards, les résultats sont extrêmement satisfaisants, avec une amélioration quantitative 
et qualitative significative des candidatures.   

Candidat  Sujet de recherche  Institution 
d’accueil 

Dariouche 
Kechavarzi 

La notion d’hérésie en islam : étude du lexique 
technique de la polémique musulmane 

LEM 

Thibaud Laval Les bannières de Karbala : une histoire doctrinale, 
sociale et politique des rituels chiites en Irak de 1921 
à nos jours 

IREMAM 

Alessia Zubani Automates, magie et savoirs mécaniques dans la 
théologie islamique médiévale   

CERMI 

Figure 8 : liste des candidats classés dans le cadre du dispositif Post-doctorat recherche, par ordre 
décroissant (en gris foncé, le candidat financé) 

 
¨ AAP Bourses de fin de thèse  

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
*En rouge, les candidats finalement financés.  
 

candidatures : 9

désistements : 1
8%

financements : 2
17%

NOM Prénom  Titre de la thèse  Établissement 
d'inscription 

ORDRE DU 
CLASSEMENT 

LANGE Anne-
Sophie  

La notion de possibilité chez Avicenne et 
Jean Duns Scot Sorbonne Univ.  1 

ZWARTHOED 
Danielle  

Une histoire sociale de la fin de l’empire 
timouride au prisme de l’écriture 
épistolaire (Asie centrale, deuxième 
moitié du IXe/XVe siècle)  

EHESS 2 

GUY Agathe Halal in Qazaqstan - the norm at the 
service of religious authority 

EPHE / Univ. 
Ludwig Maximilian 3 

AUPLAT 
Thibaut 

Rire de la religion des autres au Moyen-
Âge. Etude comparée des Hérésies de 
Jean Damascène et des Opéra Islamica de 
Théodore Abu Qurra 

AMU 4 

YILMAZ 
Adem  

La “sunnitisation” en République 
d’Azerbaïdjan : une approche 
sociopolitique sur le changement 
d’affiliation confessionnelle 

INALCO 5 



 20 

 
Candidat  Sujet de recherche  Institution 

d’accueil 
Élodie Hibon Itinéraire savant d’un cadi mossouliote dans le 

Proche-Orient au Vie / XIIe siècle : édition, traduction 
et commentaire du Kitāb ʿuyūn al-aḫbār fī l-adab de 
Muhammad al-Ansari al-Mawsili (m. 600/1203) 

PROLAC 

Kader Smail Les mérites de La Mecque : traduction critique et 
commentée du Faḍāʾil Makka wa-l-Sakan fīhā 
attribué à al-Hasan al-Basri (m. 109 / 728) 

IREMAM 

Ilyas Amharar Faire revivre l’ash’arisme chez les Malékites. Edition 
du Al-Ḥathth ʿalā l-baḥth   

Centre Jean Pépin 

Figure 9 : liste des candidats classés dans le cadre du dispositif Post-doctorat Edition - traduction 
commentée, par ordre décroissant (en gris foncé, les candidats financés) 

 
Figure 10 : résultat des candidatures aux deux volets du dispositif Postdoctoral 

 

1 2

3
3

8 5

13

6

0

5

10

15

20

25

30

Post-doc. recherche Post-doc. édition - traduction commentée

candidats financés candidats classés candidats auditionnés candidats évalués



 21 

Les appuis aux formations en islamologie  
 

Depuis 2023, l’IFI s’est engagé dans une importante politique d’accompagnement au 
renforcement des dispositifs de formation en islamologie dans les universités membres du GIP. 
Cette politique a suivi deux voies parallèles : d’une part, il s’est agi de renforcer la place de 
l’islamologie au sein des formations initiales des universités membres. Pour cela, l’appui a porté 
spécialement sur le niveau Master, qui permet une spécialisation des acquis de compétences en 
amont d’une inscription en doctorat. Afin d’étoffer l’offre spécialisée à ce niveau, mais aussi de 
la rendre plus attractive et compétitive (dans un contexte d’intensification des processus de 
sélection, mais aussi de plus grande ouverture nationale des bassins de recrutement, avec 
l’ouverture de la plateforme MonMaster), un dispositif spécial de soutien a été proposé, aux 
universités qui en faisaient la demande. Trois établissements en ont ainsi bénéficié, ce qui leur 
a permis de créer ou de repositionner leur formation respective à ce niveau, avec des résultats 
probants en voie de stabilisation. Le dispositif ayant été reproduit tel quel depuis l’an dernier, 
il n’y a pas d’élément nouveau à ajouter à cet égard. Il faudra envisager de faire un audit interne 
de ce dispositif l’année prochaine, afin de vérifier la pertinence de son maintien par la suite.  

L’investissement en faveur des formations professionnelles spécialisées constitue, en revanche, 
un terrain d’innovation répété, dans lequel l’IFI fait figure de proue et avance à pas de géant. 
Après avoir créé un DU et un CU en islamologie, entièrement en distanciel et destiné au public 
professionnel, en 2023, celui-ci a fait l’objet d’un dédoublement l’année suivante, en 2024 ; au 
vu de leurs bons résultats, nous avons proposé en 2025 une nouvelle élaboration pédagogique, 
avec l’ouverture d’une campagne de labellisation de DU destinés à permettre une poursuite 
d’études et de spécialisation pour le public ayant validé le premier DU. Il s’agissait, de la sorte, 
de créer une filière de formation spécialisée, avec une graduation de niveau de compétences – 
en réponse à des demandes exprimées par le public, comme par les équipes enseignantes. Dès 
lors, il s’agit ici de faire un retour sur la première année d’ouverture du diplôme dans sa version 
dédoublée, en même temps qu’il est possible d’annoncer le résultat de la campagne de 
labellisation.  

La demande de dédoublement de la formation de base en islamologie, apportée par le DU 
Islamologie : Principes, enjeux et applications dans la France contemporaine, a posé 
d’importants problèmes pratiques. Le DU originel, porté par la contribution égalitaire de trois 
établissements membres du GIP (l’université de Strasbourg, l’Inalco et Aix-Marseille 
université) ne pouvait suivre exactement le même schéma, les deux premiers établissements 
ayant exprimé leur impossibilité à s’impliquer d’avantage, par manque de moyens humains. De 
même, ils avaient indiqué qu’ils ne s’opposaient pas à ce que le CU Fondements de 
l’islamologie soit porté exclusivement par l’université d’Aix-Marseille. En parallèle, la 
stabilisation de cette formation avait permis, en 2024, l’ouverture des inscriptions sur deux 
établissements (Aix-Marseille et Strasbourg) : l’année 2025 a été l’occasion d’achever ce 
processus avec l’Inalco s’affirmant comme établissement de recrutement, aux côtés de ses 
partenaires. Cette montée en puissance progressive est donc désormais accomplie et devrait 



 22 

permettre, à terme, une stabilisation administrative et une meilleure capacité de recrutement 
dans l’avenir. Force est de constater qu’à ce stade, le taux de recrutement ne présente pas 
d’accroissement notable ; il aurait même plutôt baissé, phénomène qui sans doute doit être mis 
en relation avec une certaine modification dans les relations entre la communauté 
professionnelle cultuelle musulmane et les organes de l’État, qui aurait amené certains 
professionnels intéressés à par cette formation, à sursoir à leur projet. 

 Cette mue définitive en faveur d’une véritable transformation de ce DU en DIU ayant été 
menée à bien, en parallèle a été élaborée une seconde formation en tout point similaire à la 
première, pour instaurer « l’effet seuil » de l’acquisition de ce diplôme, au sein de l’université 
d’Aix-Marseille, seul établissement s’étant proposé pour être porteur du diplôme. Une première 
difficulté fut de lui donner un nom, les processus administratifs requérant ce type d’information 
: l’intitulé général a repris exactement les mêmes termes, avec un simple ajout de numéro de 
session. Dès lors, il s’agira désormais d’évoquer le DU Islamologie : Principes, enjeux et 
applications dans la France contemporaine (2e session), dont la création a été décidée en 2024, 
mais qui s’est déroulé tout au long des premiers mois de 2025.  

Une formule distincte de la première proposition avait été élaborée, avec un format d’études 
condensé, soit plus d’heures d’enseignement par semaine. En contrepartie, la durée de la 
formation a été réduite pour n’être plus que de 5 mois : elle tient ainsi entièrement sur la période 
allant de janvier à mai. Particulièrement intense, elle a néanmoins bénéficié d’un taux de 
recrutement encourageant et d’un taux de réussite exemplaire, en dépit des difficultés 
administratives qui ont pu surgir tout au long du processus. En sus, le CU Fondements de 
l’islamologie s’est calé sur cette session du DU de premier niveau, qui a reçu un intérêt un peu 
plus soutenu que l’année précédente. Il est encore trop tôt pour savoir si ces chiffres sont un 
effet temporaire ou pérenne.  

 
Figure 11 : taux d'inscription aux formations professionnelles courtes et spécialisées 

 

5
11

0

10

20

30

40

50

60

2023/24 2024/25

DIU

DU

CU



 23 

 
Figure 12 : taux de réussite aux formations professionnelles courtes et spécialisées en islamologie pour 
l’année 2024/25 

 

Dès les premières discussions engagées en faveur de la création de ces CU et DU, a été exprimé 
de façon très ferme la nécessité d’offrir un appui financier aux professionnels inscrits dans ces 
formations, au vu de la grande faiblesse de leurs revenus. L’IFI avait donc instauré un 
programme de bourse exclusivement destiné à accompagner ce public dans l’acquisition des 
compétences visées, en distinguant entre un public prioritaire, bénéficiaire d’une bourse 
intégrale (bourse catégorie 2) tenant compte des frais de déplacement pour participer aux 
rencontres en présentiel et les autres inscrits, pour lesquels l’expression de conditions 
financières difficiles justifiait une aide limitée à la prise en charge des frais d’inscription (bourse 
catégorie 1).  

 
Figure 13 : répartition par catégorie des boursiers des formations professionnelles spécialisées en 
islamologie 

 

18

34 35

11

12

32 32

8

0
2

2

DIU "STRASBOURG" DIU "AMU" DU "AMU" CU "AMU"

nombre d'inscrits nombre de diplômés nombre d'abandons

0 5 10 15 20 25 30 35

boursiers catégorie 1

boursiers catégorie 2

CU DIU DU



 24 

En parallèle à cette restructuration interne aux diplômes CU et DU déjà existants, a été ouverte 
une campagne de labellisation pour la création de poursuite d’études pour les publics 
professionnels, sous la forme de DU proposés à la suite du précédent. Il s’agit donc d’offrir des 
DU de 2e année et des DU de 3e année. Les propositions ont été soumises au conseil scientifique, 
qui en a évalué la qualité. Quatre propositions ont ainsi été retenues :  

- DU Islamologie II : Débats et cultures dans l’islam classique et contemporain (AMU) 
- DU Études islamiques (EPHE) 
- DU Islamologie : approfondissement (Islam, culture et religion) (INALCO) 
- DU Coranologie (UNISTRA & LOUVAIN) 

À l’issue de ce vaste effort exceptionnel piloté par l’IFI pour structurer une offre de formation 
complète à destination des publics professionnels, offrant une progression en termes d’acquis 
de compétences, l’offre se répartit de la façon suivante entre 4 des 8 établissements membres 
du GIP.  

 
Figure 14 : implication respective de chaque établissement dans l'élaboration de formations courtes et 
spécialisées en faveur des publics professionnels 

 

  

AMU
45%

EPHE
11%

INALCO
22%

UNISTRA
22%

AMU

EPHE

INALCO

UNISTRA



 25 

Le site internet et l’observatoire de la recherche  
 

Le site internet et l’observatoire de la recherche 
 
Les principales catégories du site sont passées de 6 à 8, afin de mieux refléter les activités de 
l’IFI. Elles sont désormais :  

§ L’IFI (Présentation) 
§ Actualités 
§ Formations 
§ Bourses et contrats IFI devient « Dispositifs de financement » et s’enrichit de sous-

catégories comme « Contrats postdoc », « Postes enseignants » et « Les Lauréats » 
§ Autres financements 
§ Observatoire 
§ Publications (ajoutée en 2024) 
§ Partenariats (ajoutée en 2024) 

 
La catégorie « Observatoire » s’est enrichie d’une quinzaine de fiches en un an dont 10 pour la 
seule zone « France », notamment grâce aux fiches de nos projets « Islamologie d’Excellence ».  
 
La catégorie « Formations » est organisée en deux sous-catégories, qui distinguent entre les 
formations élaborées sous le patronage de l’IFI et celles qui sont pilotées par les établissements 
membres : 

§ Les formations (courtes et longues) directement soutenues par l’IFI, à travers ses 
partenaires universitaires : https://institut-islamologie.fr/formations-soutenues-ifi/  

§ Les formations (courtes et langues) de nos établissements membres fondateurs, 
https://institut-islamologie.fr/formations-membres-test/  

 
Après une première réorganisation importante en 2024, la catégorie « Bourses et contrats IFI » 
est donc devenue « Dispositifs de financement » et s’est de nouveau étoffée. Trois nouvelles 
catégories de bourses y ont été ajoutées. L’ensemble de nos offres de soutien à la recherche y 
est répertorié, à savoir : 
 

§ Islamologie d’excellence : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-
ifi/islamologie-dexcellence/  

§ Congé recherche : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/conge-
recherche/ 

§ Bourses de fin de thèse : https ://institut- islamologie.fr/category/bourses/bourses- fin-
de-these/  

§ Bourses Édition / traduction : https://institut- islamologie.fr/category/bourses/bourses- 
editions-traductions/  

§ Cartes blanches : https://institut-islamologie.fr/category/bourses/cartes- blanches/  

https://institut-islamologie.fr/formations-soutenues-ifi/
https://institut-islamologie.fr/formations-membres-test/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/islamologie-dexcellence/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/islamologie-dexcellence/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/conge-recherche/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/conge-recherche/


 26 

§ Contrats postdoctoraux : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et- contrats-
ifi/contrats-post-doctoraux/  

§ Contrats doctoraux : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et- contrats-
ifi/contrats-docctoraux/  

§ Bourses CU/DU Islamologie : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-
contrats-ifi/bourses-formations-islamologie/ 

§ Bourses de recherche IFI-IFAO-IDEO : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-
et-contrats-ifi/bourses-ifi-ideo-ifao/  

§ Postes enseignants : https://institut-islamologie.fr/postes-universitaires-via-linstitut-
francais-dislamologie-ifi/  

§ Les Lauréats (2022-2025) : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-
ifi/les-laureats/  

  
Le travail d’alimentation et d’organisation de l’architecture du site se poursuit. L’IFI s’est par 
ailleurs doté d’une solution digitale (mailchimp.pro) pour le mass emailing, utilisé pour certains 
évènements ou informations, sur une base d’adresse de plus de 720 personnes. Chaque 
campagne d’emailing influe nettement sur le nombre de clic. Les articles les plus lus du site 
sont, par ordre croissant : 

§ la page du DIU avait été vue 7 171 au 24 octobre 2024, elle compte 22 960 consultations 
au 4 décembre 2025 

§ l’annonce du colloque « Croyances, sciences et religions » en partenariat avec la 
MBZUH publiée en novembre 2025 cumule en un mois 1758 vues (après un travail 
d’emailing personnalisé de Pierre Caye, Juliette Dumas et Cédric Baylocq) 

§ les pages des contrats doctoraux, postdoctoraux et bourses de fin de thèse ont été 
consultées près de 5000 fois, celles des « cartes blanches » ou « édition/traduction » 
(sans date limite de candidatures) plus de 10.000 fois 

§ le poste consacré au congrès du GIS MOMM de juin 2025, qui répertoriait tous les 
ateliers dans le champ de l’islamologie l’a été 7603 fois 

§ les autres pages sont consultées entre plusieurs centaines de fois et un millier. 
 
La majorité des articles sont consultés par cent à cinq cents visiteurs environ. Au cours des 30 
derniers jours, le site a eu 4883 visiteurs pour 21 641 pages consultées (soit en nette 
augmentation par rapport à l’an dernier à la même période). En fonction de l'actualité et des 
posts, le taux de fréquentation mensuelle peut varier de manière importante.  
 
Depuis le recrutement du chargé de mission pour la diffusion scientifique et la communication 
en mars 2023, plus de 300 articles ont été créés sur le site. Au 22 octobre 2024, le nombre 
d’informations publiées dépassait les 170 dans l’année. En 2025, il y a donc eu une 
augmentation de 130 articles supplémentaires. La newsletter est envoyée à notre mailing list de 
manière hebdomadaire.  

https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-formations-islamologie/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-formations-islamologie/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-ifi-ideo-ifao/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-ifi-ideo-ifao/
https://institut-islamologie.fr/postes-universitaires-via-linstitut-francais-dislamologie-ifi/
https://institut-islamologie.fr/postes-universitaires-via-linstitut-francais-dislamologie-ifi/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/les-laureats/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/les-laureats/


 27 

 

L’Observatoire national et international de la recherche en islamologie  
 
Lors de sa nomination, le directeur de l’IFI a détaillé dans sa feuille de route les grandes lignes 
de son action, parmi lesquelles figure le développement d’un observatoire national et 
international de la recherche en islamologie, visant à recenser l’ensemble des acteurs nationaux 
comme internationaux impliqués dans le champ de l’islamologie. Cette action a une double 
portée : permettre aux acteurs universitaires du champ national de pouvoir rapidement repérer 
d’éventuels partenaires et être au fait de leurs actions universitaires ; accompagner l’ouverture 
et la reconnaissance de l’Institut à l’international, en complément de l’activité de 
conventionnement avec des partenaires internationaux. 
 
Un espace a ainsi vu le jour, qui commence à être approvisionné en information, principalement 
constitués de fiches de synthèse des programmes de recherche en cours ou récents, impliquants 
nos établissements membres et au-delà : https://institut-islamologie.fr/observatoire-
internationale-de-lislamologie/  
 
Il est découpé en aires géographiques et culturelles, selon la répartition suivante : France ; 
mondes musulmans ; Europe ; reste du monde. En outre, un espace est d’ores et déjà prévu pour 
accueillir un annuaire des chercheurs dans le champ de l’islamologie. Plusieurs fiches de y ont 
été ajoutées, comme : 

§ Programme RELIGIS (UNISTRA) : https://institut-islamologie.fr/3700-2/  
§ Projet CORAN 12/21 (ISERL, Lyon 2, Lyon 3, ENS Lyon, AMU) : https://institut-

islamologie.fr/projet-coran-12-21-traductions-du-coran-en-europe-xiie-xxie-siecles/  
§ Projet PREDICMO (AMU, IREMAM, IFPO) : https://institut-islamologie.fr/projet-les-

grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-
xxie-siecles-predicmo/  

 
À l’occasion de la réalisation du rapport pluriannuel des activités de l’IFI fut dressé un bilan 
des activités scientifiques des bénéficiaires. La collecte d’informations portant sur les 
publications et communication a permis d’en mesurer non seulement l’importance en volume 
(près de 500 références), mais aussi la variété (un tiers de communications, un quart d’articles, 
un quart de chapitres ou d’ouvrage, et une multitudes d’autres types de supports – vidéos, 
images, notices de dictionnaire, bases de données, rapports, etc.). 
L’abondance de la production scientifique dont témoignent ces chiffres fait aussi apparaitre en 
creux une difficulté à rendre compte de la cohérence de l’ensemble ; de manière exhaustive, 
harmonisée et intelligible. En effet, la recension des productions référencées dans l’archive 
ouverte HAL, comparée avec les productions déclarées par les bénéficiaires dans leurs rapports 
annuels, fait apparaitre une grande diversité de stratégies de valorisation des communications 
scientifiques. L’inégale mise en valeur et visibilité des travaux des bénéficiaires illustre ainsi 
différents degré d’insertion des bénéficiaires dans les communautés de recherche. 
Le référencement systématique de l’ensemble des productions scientifiques des bénéficiaires 
dans l’archive ouverte HAL apparait dès lors comme un moyen de mobiliser les communautés 

https://institut-islamologie.fr/observatoire-internationale-de-lislamologie/
https://institut-islamologie.fr/observatoire-internationale-de-lislamologie/
https://institut-islamologie.fr/3700-2/
https://institut-islamologie.fr/projet-coran-12-21-traductions-du-coran-en-europe-xiie-xxie-siecles/
https://institut-islamologie.fr/projet-coran-12-21-traductions-du-coran-en-europe-xiie-xxie-siecles/
https://institut-islamologie.fr/projet-les-grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-xxie-siecles-predicmo/
https://institut-islamologie.fr/projet-les-grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-xxie-siecles-predicmo/
https://institut-islamologie.fr/projet-les-grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-xxie-siecles-predicmo/


 28 

de recherches associées à l’IFI, bien au-delà de la perspective de bilans annuels roboratifs. 
Proposer un soutien proactif à la valorisation de l’ensemble de leurs travaux, et ce dès 
l’attribution de bourses, permettrait non seulement d’assurer un suivi des activités, mais aussi 
et surtout la qualité des métadonnées permettant d’identifier les travaux en islamologie, pour 
enfin produire des représentations cohérentes des réseaux d’auteurs impliqués dans la 
construction de ce champ de recherches. 
 

Valorisation de l’IFI sur les réseaux sociaux et dans les médias 
 
 
L’IFI a poursuivi les lignes directrices établies l’année précédente. L’Institut dispose ainsi d’un 
compte professionnel sur Linkedin, Facebook et d’une chaîne Youtube.  
 
Linkedin  
Le compte Linkedin de l’IFI avait été créé à l’occasion de la journée d’étude 
organisée par l’Institut à la Sorbonne, le 15 juin 2023. Il comptait un peu plus 
de 700 abonnés en 2024, il en compte un millier aujourd’hui, pour une 
cinquantaine de posts autour de l’actualité de l’Institut : 
https://www.linkedin.com/company/98141631/admin/feed/posts/ 
 
Facebook 

 
En parallèle, un compte Facebook avait également vu le jour, en novembre 
2023. Moins fréquentée, la page compte environ 400 followers et reste à 
développer : https://www.facebook.com/profile.php?id=61552709837070 
 

 
Youtube 
Une page Youtube a été créée le 18 octobre 2024 pour mettre en valeur 
quelques entretiens filmés de présentation de l’IFI (tournées lors de la 
journée du 15 juin 2023 à la Sorbonne, ayant bénéficié d’un montage 
ultérieure) et d’autres supports visuels mettant en avant des membres de 
l’IFI (TV, vidéos de colloques ou séminaires, clips d’institutions 
partenaires etc.). Les 5 premières vidéos ont été enrichies de 5 autres, avec 
notamment le sujet de 7 minutes de l’émission Islam de France 2, consacré à l’IFI et diffusé en 
septembre 2023 (réal. Didier Bourg) ainsi qu’un entretien de 7 min entre le présentateur 
Abderrahim Hafidi et le chargé de communication et de diffusion Cédric Baylocq, diffusé le 1er 
décembre 2024 : Institut Français d'Islamologie (IFI) - YouTube . La genèse, les objectifs et les 
dispositifs de l’IFI y sont passés en revues. 
 
Des actions de promotion ciblée ainsi que le développement de la fréquence des posts et 
l’interaction avec d’autres pages du champ de l’islamologie (like, commentaires…) 
permettraient de continuer à augmenter la visibilité de ces supports. 

http://www.linkedin.com/company/98141631/admin/feed/posts/
http://www.facebook.com/profile.php?id=61552709837070
https://www.youtube.com/@institut-islamologieIFI/videos


 29 

 
Enfin, l’IFI a rencontré Mme Virginie Larousse, rédactrice en cheffe adjointe du Monde des 
religions, à l’occasion d’une enquête sur le « renouveau de l’islamologie » en France. Les 
résultats de cette enquête sont parus le 16 novembre (cf. annexes), où l’IFI y est largement mis 
à l’honneur.  https://institut-islamologie.fr/lifi-dans-le-monde-des-religions-16-11/

https://institut-islamologie.fr/lifi-dans-le-monde-des-religions-16-11/


 30 

Les collaborations internationales   
 
 
La politique internationale de l’IFI repose sur 3 axes : 

§ La formalisation de convention avec des partenaires internationaux. 
§ L’organisation de colloques internationaux. 
§ L’organisation de séminaires d’ecdotique et de codicologie. 

 
L’IFI a conventionné en 2025 avec deux instituts : le Centre français de recherche de la 
péninsule Arabique (CEFREPA), UMIFRE MAE-CNRS sis à Koweit City, ainsi qu’avec 
l’Institute of Ismaili Studies, sis à Londres.  
 
L’Institut est présent dans la Péninsule arabique, où la diplomatie culturelle française est au 
demeurant très active, depuis la signature avec MBZUH en février 2023 de la convention cadre 
de collaboration scientifique. Dans le cadre de cette collaboration, l’IFI a bénéficié depuis sa 
création du soutien du CEFREPA pour mieux diffuser son action dans cette partie du monde 
arabo-musulman. Le CEFREPA est un centre de recherche à vocation régionale, qui a pour 
objectif de soutenir les recherches menées sur l’ensemble de la péninsule arabique. Il fait partie 
du réseau des Instituts français de recherche à l’étranger (ministère de l’Europe et des Affaires 
étrangères & CNRS), qui est constitué de 27 établissements présents dans plus de 30 pays. Il 
dispose de deux antennes, l’une à Sanaa (Yémen), l’autre à Koweït City. En mai 2025, l’IFI et 
le CEFREPA ont coorganisé le colloque La pensée arabe classique dans la recherche 
internationale. Makram Abbes, qui a dirigé le CEFREPA jusqu’en septembre 2025, a été 
nommé en septembre 2024 au conseil scientifique de l’IFI dans le cadre du collège C. C’est 
donc tout naturellement que les deux entités ont décidé d’officialiser leurs relations à travers 
une convention cadre de collaboration scientifique.  
 
En présence des représentants de l’Institut des études Ismaéliennes de Londres (Dr Zayn 
Kassam, directrice de l’IIS, Dr Hakim Elzanarov et Dr Orkhan Omir-Kazimov), du président 
de l’assemblée générale de l’IFI, le recteur Claudio Galderisi, du président du conseil 
scientifique de l’IFI, le Pr. Mohammad Ali Amir Moezzi, du directeur de l’IFI, Pierre Caye, du 
représentant du Ministère des affaires étrangères, S. E. Jean-Christophe Peaucelle, ambassadeur 
de France, et du président du Conseil national ismaélien pour la France, Aïaze Mitha, a été 
signée, le mardi 18 novembre 2025,  entre Pierre Caye et  Zayn Kassam, une convention cadre 
de collaboration scientifique liant l’IFI et l’IIS. À l’occasion de cette signature, a été prononcée 
la déclaration d’intention suivante : 

 « L’Institut Français d’Islamologie (IFI), basé à Paris et l’Institute of Ismaili 
Studies (IIS), basé à Londres, signent un accord de coopération d’une portée 
majeure, prévoyant l’échange d’expériences et de connaissances dans le domaine 
des études islamiques. Ce partenariat signé par leurs Directeurs respectifs Zayn 
Kassam et Pierre Caye vise à renforcer l’excellence de la recherche sur les cultures 
musulmanes et à promouvoir une compréhension approfondie de la diversité des 



 31 

traditions et des sociétés musulmanes, dans les contextes contemporains comme 
historiques. Cet accord fait suite à un accord pionnier signé par l'IIS et la Fondation 
Inalco, à Paris, en 2022. Créé en 2022, l’IFI réunit, outre le ministère de 
l’Enseignement supérieur, de la Recherche et de l’Espace, huit prestigieuses 
institutions académiques françaises. Il constitue l’un des principaux acteurs français 
engagés dans l’approfondissement des connaissances et de la compréhension des 
cultures et du patrimoine musulmans. L’IIS, fondé en 1977 par Son Altesse, le 
défunt Shah Karim al-Hussaini, Aga Khan IV, promeut l’étude et l’enseignement 
de l’islam tant dans ses dimensions historiques que contemporaines, ainsi qu’une 
meilleure compréhension de ses relations avec d’autres sociétés et traditions 
religieuses. Le protocole d’accord signé par les deux institutions souligne 
l’importance de la coopération internationale pour la diffusion du savoir sur l’islam 
auprès de publics mondiaux et, ce faisant, pour le renforcement de la tolérance ainsi 
que de la reconnaissance de la diversité et du pluralisme au sein des sociétés. » 

 
En outre, l’IFI a organisé cette année deux colloques internationaux : 

§ La pensée arabe classique dans la recherche internationale, en collaboration avec le 
CEFREPA, le National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) et Dâr al-Athâr 
al-Islâmiyah , Koweit City, 26-28 mai 2025. 

§ Croyances, Sciences et Rationalité, en collaboration avec MBZUH) Paris, la Sorbonne, 
15-17 Décembre 2025. 

 
Ils seront évoqués plus en détail au paragraphe suivant : le programme de ces rencontres figure 
dans les annexes du rapport. 
 
Enfin, l’IFI organise depuis 2024 des ateliers d’ecdotique et de codicologie appliquées aux 
manuscrits arabes, à Abu Dhabi ainsi que dans les républiques caucasiennes. Ces ateliers 
s’adressent aux conservateurs et conservatrices des bibliothèques de la Région pour les aider à 
mieux mettre en valeur le patrimoine écrit dont ils ont la garde. Outre cet objectif évident et 
nécessaire, ce programme vise deux finalités importantes pour sa politique scientifique : 

1) Il s’agit de souligner la compétence de la recherche française en la matière et de 
contribuer à son rayonnement international, tant il vrai que c’est là un point fort de 
l’islamologie française.  

2) Par ailleurs, la mise en commun des efforts des acteurs universitaires et culturels en vue 
de la Défense et de l’illustration du patrimoine écrit s’avère un instrument de diplomatie 
culturelle remarquable. C’est particulièrement net dans les républiques caucasiennes qui 
jouent un rôle de carrefour des cultures et qui possèdent d’importants fonds de 
manuscrits arabes et persans. C’est pourquoi, ce sont d’abord les Ambassades de France 
qui ont sollicités l’Institut, en particulier dans les républiques caucasiennes (Erevan, 
Tbilissi). Ces formations sont quasi entièrement financées soit par nos partenaires 
(MBZUH d’Abu Dhabi) soit par les services diplomatiques français (Géorgie, 
Arménie).  

 
Cette année, 3 ateliers ont ainsi été organisés :  



 32 

 
§ En partenariat avec Mohamed Bin Zayed University for Humanities, deux formations 

ont été dispensées cet été 2025 à Abu Dhabi : une formation aux outils numériques de 
la codicologie, du 24 juin au 5 juillet 2025 ; une autre, la semaine suivante, sur 
l’ecdotique et la stemmatique arabes à travers le programme Classical Text Editor, du 
8 au 19 juillet 2025.  

§ En partenariat avec le Korneli Kekelidze Georgian Center of Manuscripts, et avec le 
soutien de l’Institut culturel français à Tbilissi, nous avons assuré une formation à la 
codicologie et aux outils numériques de l’ecdotique   du 20 au 24 octobre 2025 à 
l’Université d’État Tbilissi Ivane Javakhishvili. 

§ En outre, dans la même optique, nous avons contribué, en partenariat avec le projet de 
recherche « Entre foi et raison : Philosophie, théologie et mystique dans l’Occident 
musulman (XIIe-XVe siècles) » lauréat des programmes d’excellence de l’IFI, à 
l’organisation d’un séminaire à Aix-en-Provence du 13 au 14 novembre 2025, intitulé 
« Rencontre autour des manuscrits de l’Occident musulman ».  

 
 
  



 33 

Les colloques nationaux et internationaux    
 
 
Après une année blanche en la matière due au report de projets déjà engagés, l’IFI en 2025 a 
compensé son retard en matière d’organisation de grands colloques internationaux et nationaux. 
Cette année nous en comptons 3. Du 26 au 28 mai 2025, a eu lieu à Koweit City, le colloque 
international avec nos partenaires du Koweit, mais aussi du MAE La pensée arabe classique 
dans recherche internationale, 26-28 mai 2025 ; à la rentrée de septembre a été organisé à 
l’Unistra un colloque national sur le thème de la Diversité en Islam ; enfin, nous conclurons 
l’année, du 15 au 17 décembre, par le colloque international Croyances, Sciences et Raison, en 
partenariat avec MBZUH. 
 
 

La pensée arabe classique dans la recherche internationale, Koweit 
City, 26-28 mai 2025  
 
L’IFI a organisé du 26 au 28 mai à Koweit City, sous la direction de Pierre Caye, Makram 
Abbes et Maroun Aouad, un grand colloque sur la pensée arabe classique dans la recherche 
internationale récente (cf. Programme en annexes) avec le partenariat du National Council for 
Culture, Arts and Letters (NCCAL), de Dâr al-Athâr al-Islâmiyah, ainsi que du Centre français 
des études sur la péninsule arabique (CEFREPA), avec lequel l’IFI vient de conventionner. 
L’Institut a jugé, comme beaucoup d’acteurs universitaires et culturels français au demeurant, 
que les États de la péninsule arabique sont appelés à jouer le plus grand rôle dans le dialogue 
intellectuel entre le Moyen-Orient et l’Europe, et que son action converge avec la nôtre en 
faveur d’une approche ouverte de l’islamologie. C’est dans ce cadre que ce colloque revêt aussi 
toute son importance.  
Le colloque de Koweit City a réuni des chercheurs  des quatre points du monde arabo-
musulman, mais aussi des quatre points de l’Europe voire des États-Unis, pour célébrer la 
vitalité de la recherche en islamologie et sa capacité à ouvrir de nouveaux chemins. La 
recherche sur l’islam ne peut se passer de l’engagement, des ressources scientifiques, ni de 
l’esprit d‘innovation intellectuelle qui souffle sur la péninsule arabique. 
Le colloque a bien montré que la question du patrimoine arabo-musulman, de son patrimoine 
écrit en particulier, est au cœur des innovations de la recherche. La notion du patrimoine, la 
nécessité de sa défense, la nécessite plus grande encore de pouvoir y trouver un appui sûr au 
milieu des tempêtes de notre temps, est un invariant universel présent dans toutes les sociétés, 
à tous les moments de leur histoire. C’est en tant que tel le meilleur vecteur du dialogue entre 
les peuples. La collection des actes du colloque en vue de leur édition est en cours.  
 



 34 

 

Diversité(s) en islam, IFI-Université de Strasbourg, Strasbourg, 8-9 
septembre 2027  

 
 

A été organisé en partenariat avec l’Unistra un colloque sous la supervision d’un comité 
scientifique composé de deux membres de la direction de l’IFI (Juliette Dumas, Maroun 
Aouad), quatre membres du conseil scientifique de l’IFI (Mohammad Ali Amir Moezzi, son 
président, Charlotte Courreye, Cyrille Aillet, Meryem Sebti) et trois membres de l’Unistra 
(Dilek Sarmis, Renaud Soler, Éric Vallet), comité qui par ailleurs marque la forte collaboration 
entre ces deux instances de la gouvernance de l’IFI : conseil scientifique et direction.   
Ce colloque (cf. programme en annexe) part du constat que l’islam n’est pas monolithique, 
évidence qu’il est plus qu’utile aujourd’hui de rappeler tant l’actualité tend à donner à l’opinion 
publique une image univoque. Le colloque insiste non seulement sur l’importance des 
différences géographiques et historiques, mais aussi sociologiques, distinguant au moins quatre 
islams : celui du temps des fondations, de l’époque du prophète ; l’islam des clercs, des 
professionnels et les gestionnaires du religieux ; l’islam des hommes de lettres, moins de la 
théologie que de la culture ; enfin, ce que l’on pourrait appeler l’islam des peuples, la religion 
vécue. Dans ce cadre, le colloque a mis en valeur deux axes principaux : la construction de la 
diversité religieuse interne à l’islam (orthodoxie/hétérodoxie/hétéropraxie) ; la diversité 
culturelle et son influence sur la diversité religieuse. 
 
 

Croyances, Sciences et Rationalité, Colloque IFI / MBZUH, Paris, La 
Sorbonne, 15-17 décembre 2025 
 
Le colloque Croyances, sciences et raison marque de façon exceptionnelle la collaboration 
entre l’Institut français d’Islamologie et l’Université Mohammed ben Zayed d'Abu Dhabi qui 
rassemblent leurs forces et leurs moyens pour réfléchir sur les enjeux contemporains des 
religions et sur leur place dans l’ordre des savoirs. Il ne s’agit pas seulement d’engager un 
dialogue entre les religions, mais de façon plus fondamentale encore de comprendre comment 
ce dialogue s’axe à partir de leur exigence de rigueur, de leur volonté d’arrimer la croyance à 
des savoirs solides et rationnellement fondés comme les mathématiques (la problématique de 
l’infini), la physique, etc. Cette approche est propice à une démarche interdisciplinaire qui 
croise la connaissance des sciences à l’herméneutique des religions et à la connaissance de leur 
constitution. 

Ce colloque rassemble des spécialistes de tous horizons à la fois thématiques et géographiques 
pour nouer un nouveau type de dialogue intellectuel. Un résumé plus détaillé et circonstanciel 
sera produit à l’issue du colloque issu et les conférences seront recueillies en vue de leur 
publication.  

 



 35 

La politique éditoriale  
 
 
Dans le courant de l’année 2024, a été créée aux éditions du Cerf, la collection « Bibliothèque 
de l’Institut Français d’Islamologie » (BIFI), dirigée par Mohammad Ali Amir-Moezzi 
(président du conseil scientifique de l’IFI) et Juliette Dumas (directrice scientifique adjointe de 
l’IFI). En congruence avec les objectifs du GIP, cette collection vise à faire connaître les grands 
textes de l’islamologie fondamentale, c’est-à-dire à mettre à la disposition du grand public les 
fondements du savoir que recèlent les archives de la civilisation islamique et les différentes 
expressions de la culture musulmane. Éditer les textes, les commenter, les traduire, tout cela 
renvoie à ce qu’on appelle, depuis le XVe siècle, les humanités à travers lesquelles les 
différentes religions monothéistes n’ont jamais cessé de converger.  
La collection est dotée d’un comité scientifique composé de Maroun Aouad (CNRS, 
responsable des relations internationales de l’IFI), Cécile Bonmariage (Université catholique 
de Louvain), Pierre Caye (ENS, directeur de l’IFI), Nicolas Elias (INALCO), Charles 
Genequand (Université de Genève), Wissam Halawi (Université de Lausanne), Justine Landau 
(Université Sorbonne nouvelle), Anneliese Nef (Université Panthéon-Sorbonne), Alexandre 
Papas (EPHE-CNRS), Judith Pfeiffer (Université de Bonn).  
Deux titres ont déjà paru dans cette collection : d’abord, sous la direction de Mohammad Ali 
Amir-Moezzi, L’islam et l’examen scientifique. Une quête renouvelée, 2024. L’ouvrage 
comprend les versions complétées des conférences inaugurales de la cérémonie de présentation 
de l’IFI au Grand Salon de la Sorbonne, le 15 juin 2023, prononcées par quatre grands savants 
de renommée mondiale : Christian Robin (archéologue spécialiste de l’Arabie, CNRS, membre 
du conseil scientifique de l’IFI), François Déroche (codicologue spécialiste des manuscrits 
coraniques, Collège de France, membre du conseil scientifique de l’IFI), Samuela Pagani 
(islamologue spécialiste du soufisme, Université de Salerno-Lecce) et Dominique Avon 
(islamologue spécialiste du sunnisme moderne, EPHE). 
Ensuite, Fulgurances. Premier traité persan sur l’amour mystique, nouvelle édition critique, 
traduction et commentaire des Savâneh du grand mystique iranien Ahmad Ghazâlî (XIe-XIIe s), 
fait par l’iranologue Yann Richard (Université Sorbonne nouvelle). Il s’agit d’un écrit majeur 
de la mystique d’amour en islam et l’illustration de la canonisation du persan comme une 
véritable seconde langue sacrée de cette religion.  
Enfin, paraîtra en janvier 2026, Sûfî Allâhyâr, La fermeté des faibles. Traité versifié de soufisme 
centrasiatique, traduit et commenté par Alexandre Papas (EPHE-CNRS) et Marc Toutant 
(CNRS). Écrite en turc Chaghataï, cette épître, rédigée par un grand mystique de la puissante 
confrérie des Naqshbandiyya au XVIIIe siècle, est sans doute le manuel le plus populaire de ce 
genre littéraire dans tout le monde musulman turcophone, de l’Anatolie et l’Asie centrale 
jusqu’au Turkestan chinois.  
Plusieurs autres publications sont en cours de préparation, avec un rythme de parution d’un ou 
deux ouvrages par an.  
 
Par ailleurs, Mohammad Ali Amir-Moezzi, président du conseil scientifique de l’IFI, vient de 
publier un monumental Le Mahomet des historiens, qu’il a codirigé avec John Tolan (Université 



 36 

de Nantes), aux éditions du Cerf (Paris, octobre 2025). L’ouvrage, auquel ont contribué une 
cinquantaine de chercheurs de notoriété internationale, comprend deux volumes et près de 2200 
pages. Première mondiale, il s’agit d’une première synthèse des études scientifiques sur 
l’histoire des différentes représentations du prophète de l’islam, à travers les âges, les cultures 
et les religions différents, depuis la naissance de l’islam jusqu’à nos jours. Il comprend trois 
parties :  
1. Sources scripturaires. Textes et courants islamiques anciens (chapitres 1 à 10).  
2. Domaines et diversité islamiques du Moyen-Âge à nos jours (chapitres 11 à 29).   
3. Regards croisés et historiographie (chapitres 30 à 45).  
Dans les parties annexes du rapport, sont proposés trois recensions/entretiens à propos de cet 
ouvrage publiés dans Le Monde (1er novembre 2025 - n° 25143, pages « Idées »), Le Point (16 
octobre 2025 - n° 2777) et L’Histoire (n° 537- novembre 2025, paru avec un « tiré à part » 
consacré à l’IFI).  
 
En vue de diversifier l’impact éditorial de l’IFI en faveur de l’islamologie, un dispositif d’aide 
à l’édition ou à la traduction a été mis en place, dès la création de l’institut. Force est de constater 
une grande fluctuation dans le taux de candidatures à ce dispositif, au gré des années. 2025 
semble néanmoins montrer des résultats encourageants, qui laisse entrevoir une certaine vitalité 
du milieu éditorial. Cinq demandes ont ainsi été déposées au cours de l’année, dont deux sont 
encore en cours d’évaluation.  
 

Candidat  Objet de la demande   Institution 
d’accueil  

Maison 
d’édition  

Mohammad 
Ali Amir-
Moezzi 

Le Mahomet des historiens  LEM Cerf 

Maroun 
Aouad  

Traduction latine des Didascalia in 
Rhetoricam ex Glosa Alpharabi, de Farabî, 
par Hermann d’Allemand 

Centre Jean 
Pépin 

Vrin  

Houari 
Touati 

L’arrivée de l’homme en islam et sa 
disparition. D’Athènes à Bagdad   

IMAF Vrin  

Mickael 
Cook 

Traduction en français de, A history of the 
Muslim World, from its Origins to the dawn 
of Modernity, Princeton University Press, 
2024 

 Belles Lettres  

Stéphane 
Valter 

Traduction commentée et annotée de La 
personnalité muhammadienne ou la 
résolution de l’énigme sacrée, par Ma‘rûf 
Al-Rusafi  

CERLA  Cerf  

Figure 15 : liste des candidatures au dispositif édition - traduction de l'IFI (en gris foncé, les demandes acceptées ; en 
gris clair, les demandes en cours d’évaluation) 

 



 37 

En outre, afin de poursuivre une démarche en filagramme de participation à la vulgarisation du 
savoir islamologique auprès du grand public, après l’édition de son premier ouvrage à la 
Bibliothèque de l’Institut Français d’Islamologie aux éditions du Cerf, l’IFI a souhaité engager 
une action d’une autre nature, en se rapprochant des magazines de vulgarisation. Un échange 
très fructueux a ainsi été mené avec la direction de L’Histoire, qui a débouché sur la préparation 
d’un numéro sous la direction de l’IFI. À la demande de L’Histoire, le numéro a porté sur la 
figure du Prophète, Muhammad. Il se compose de :  

§ un entretien avec Muhammad Ali Amir-Moezzi, directeur d’études à l’EPHE, 
président du conseil scientifique de l’IFI et co-directeur d’un ouvrage dédié à cette 
figure, déjà mentionné : « Un personnage historique. Que sait-on de sa vie ? » 

§ un article par John Tolan, professeur émérite à l’université de Nantes, co-directeur 
dudit ouvrage : « Vu d’Occident » 

§ un article par Juliette Dumas, maîtresse de conférences à l’université d’Aix-
Marseille, directrice adjointe scientifique de l’IFI : « Contre-modèle. Le Prophète, 
ses femmes et Voltaire » 

§ un article par Dominique Avon, directeur d’études à l’EPHE, directeur de l’IReL 
(Institut d’études des religions et de la laïcité) : « 1999. L’affaire Rodinson » 

§ un article par Christiane Gruber, professeure à l’université du Michigan : 
« Représenter Muhammad en terres d’islam » 

§ un article par Julien Loiseau, professeur à l’université d’Aix-Marseille : « Sur les 
traces du Prophète. Enquête sur les reliques » 

Préparé durant la période estivale, le dossier a pris place dans le numéro de novembre 2025.  

En sus de cette production, afin de contribuer à sa diffusion auprès de ses interlocuteurs, peu 
familiers de ce genre de magazines, l’IFI a fait le choix de solliciter la production d’un tiré à 
part, reprenant le cœur de ce dossier en lui ajoutant une présentation de l’Institut, un édito par 
Pierre Caye, directeur de l’IFI : « Les défis de l’islamologie », enfin une page finale présentant 
les formations spécialisées élaborées par l’institut et ses principales éditions (cf. annexes).  

 

  



 38 

Présentation des lauréats  
 
 
Les lauréats sont désormais répertoriés sur le site par années. Depuis 2023, de courtes 
biographies académiques leurs sont associées ; 
 
2022 : https://institut-islamologie.fr/les-laureats-des-appels-a-projet-de-recherche-2022/ 
2023 : https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-2023-de-lifi/ 
2024 : https://institut-islamologie.fr/laureats-appels-a-projets-ifi-2024/ 
2025 : https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-ifi-2025/ 
 
 

Islamologie d’excellence   
 

Éloi FICQUET (Maître de conférences, EHESS), Alessandro 
GORI (Maître de conférences, EHESS) : « Cartographier les 
constellations islamologiques éthiopiennes »   

Anthropologue dans le champ des études éthiopiennes, les 
recherches et enseignements d’Éloi Ficquet se situent au 
croisement des études africaines et de l’orientalisme savant. 
Pour comprendre aujourd’hui les sociétés éthiopiennes et 
voisines de l’Éthiopie plus profondément que les 
rebondissements d’une actualité conflictuelle, il propose de 

faire appel à de multiples sources, de croiser plusieurs temporalités, de procéder à des 
comparaisons de large extension. L’Éthiopie, peuplée aujourd’hui par plus de 120 millions de 
personnes est plus diversifiée sur les plans culturels, linguistiques, religieux que ne l’est 
l’Europe. Cette diversité est entremêlée de modes de vies, de normes, elle est traversée de 
frontières historiques, projetée sur des horizons universels.  
Il a notamment été co-responsable, avec Wolbert Smidt du programme ANR-DFG « Ethiomap: 
Exploring Modern Maps of the Horn of Africa, 18th-20th century » et du projet GHEBBI 
d’inventaire et conservation des archives impériales éthiopiennes (EHESS, Administration des 
Palais d’Éthiopie, PSL Université, École nationale des Chartes, CFEE). Il a dirigé le Centre 
français des études éthiopiennes (CFEE) à Addis Abeba entre 2009 et 2012. Il a notamment 
dirigé l’ouvrage collectif Understing Contemporary Ethiopia (Hurst, 2015). 
⇒https://www.ehess.fr/fr/personne/%C3%A9loi-ficquet 
 

https://institut-islamologie.fr/les-laureats-des-appels-a-projet-de-recherche-2022/
https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-2023-de-lifi/
https://institut-islamologie.fr/laureats-appels-a-projets-ifi-2024/
https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-ifi-2025/
https://www.ehess.fr/fr/personne/%C3%A9loi-ficquet


 39 

Meryem SEBTI (Directrice de recherche, CNRS) : 
« Nommer l’intelligible : genèse, usages et 
transformations du lexique philosophique d’Avicenne »  

Meryem Sebti est directrice de recherche au CNRS rattachée 
au Centre Jean Pépin (UMR 8230 CNRS/ENS), spécialiste 
du soufisme et de la pensée d’Avicenne. Elle est l’auteure de 
plusieurs ouvrages, dont : Avicenne. Prophétie et 
gouvernement du monde (Cerf, 2021), ainsi que 
du Commentaire sur le livre Lambda de la Métaphysique d’Aristote (Vrin, 2014) et Avicenne. 
L’âme humaine (PUF, 2000).  
Lauréate en 2002 d’une mention du Prix de la meilleure thèse en langue française sur le monde 
musulman par l’Institut d’Études de l’Islam et des Sociétés du monde musulman (IISMM), elle 
s’est vu décerner en 2016 le Prix Avicenne international de l’Association Avicenne France. De 
2022 à 2023 elle a été porteuse principale du programme de recherche Translitterae (PSL) « 
Traduire le Traité de l’âme du Šifā’ d’Avicenne », avec Olga LIZZINI (AMU). 
⇒https://umr8230.cnrs.fr/membres/meryem-sebti/  
 
 

Congé de recherche, congé de transition, projet d’innovation 
pédagogique (CR-CT-PIP) 
 

Anne-Sylvie BOISLIVEAU (Unistra) est maître de 
conférences en histoire médiévale des mondes 
musulmans et islamologie à la faculté des sciences 
historiques de l’Université de Strasbourg, en France. 
Diplômée de l’Institut d’études politiques d’Aix-en-
Provence et de l’Institut national des langues et 
civilisations orientales (Inalco, Paris) avec un cursus 
complet d’arabe, titulaire d’un doctorat en études 
arabes, elle a étudié de nombreuses années dans le 

monde arabe et est spécialiste du Coran, de la pensée musulmane et des débuts de l’islam.  
Anne-Sylvie Boisliveau a créé et dirigé en 2015‒2017 le programme « Islamologie » 
(Université Paris-Sorbonne), qui a notamment permis d’organiser, avec une équipe de trois 
postdoctorants, une journée d’étude sur les présupposés pour l’étude du Coran (été 2016), 
une académie d’été internationale, sur la prophétologie islamique, pour étudiants de 
master/doctorat (été 2017), et un séminaire mensuel à l’IISMM (2016‒2017). Anne-Sylvie 
Boisliveau est maintenant responsable du master Mondes Musulmans de l’université de 
Strasbourg et directrice adjointe de l’Institut d’Islamologie de Strasbourg (INISTRA). Membre 
du laboratoire Archimède, consacré à l’histoire et l’archéologie des mondes anciens avec une 
composante importante dédiée à l’Orient de l’antiquité à la période médiévale, elle y coorganise 
des activités : des séminaires réguliers (par exemple « Représentations des islams : vécus 

https://umr8230.cnrs.fr/membres/meryem-sebti/
https://www.canal-u.tv/producteurs/ehess/institut_d_etudes_de_l_islam_et_des_societes_du_monde_musulman/quels_presupposes_pour_l_etude_du_coran
https://academie-resmed.sciencesconf.org/
http://iismm.ehess.fr/
https://histoire.unistra.fr/formation/master/civilisations-cultures-et-societes/mondes-musulmans
https://archimede.unistra.fr/
https://archimede.unistra.fr/resultats-de-la-recherche/?tx_indexedsearch%5Bsword%5D=v%C3%A9cus+islams&tx_indexedsearch%5Bsubmit_button%5D=OK&tx_indexedsearch%5B_sections%5D=0&tx_indexedsearch%5Bpointer%5D=0&tx_indexedsearch%5Bext%5D=0&tx_indexedsearch%5Blang%5D=0


 40 

panchroniques ») ou des colloques (par exemple « La Syrie omeyyade, un contexte pour le 
Coran? », 2021).  
 
Mohammed BEN MANSOUR (ENS Lyon) est maître de conférences, co-
responsable de la section, du Master recherche et du diplôme de l'ENS. 
Docteur de l’ENS Lyon en 2017, il enseigne à l’ENS depuis sa soutenance. 
Ses recherches portent notamment sur les relations entre poètes et pouvoir 
abbaside, la poétique et la rhétorique arabe classique, et la philosophie 
politique médiévale. Il est membre de l’UMR 5206 Triangle de l’ENS 
Lyon.  
Il vient de faire paraître Ṣāliḥ b. Ǧanāḥ : traduction et commentaire de Kitāb al-adab wa l-
murū’a / Épître sur l’éducation et la prud’homie (septembre 2025) et Qawā‘id al-ši‘r (Les 
Règles de la poésie) de Ṯa‘lab, traduction et commentaire (mars 2025).  
 
 

Bourses postdoctorales  
 
Dariouche KECHAVARZRI (LEM) a soutenu sa thèse de doctorat à l’EPHE, intitulée 
Hérésie et orthodoxie aux débuts de l’islam : doctrines, représentations polémiques et mémoire 
des shî’ites Ghulât, en 2025. Après une licence en philosophie obtenue à la Sorbonne, en 
parallèle à un Bachelor of Arts de Columbia University, puis d’un diplôme d’arabe intensif, il 
a entrepris un master en civilisations, cultures et sociétés (islamologie et mondes musulmans) 
auprès de l’EPHE, avant de s’inscrire en thèse. Chargé de recherche à l’université de Lausanne, 
il poursuit ses travaux sur les hérésies et l’hérésiologie, qui ont fait l’objet d’une 
impressionnante activité éditoriale dans des revues de renom.  
Son projet vise à étudier l’émergence d’un discours sur l’hérésie durant les premiers siècles de 
l’islam, à travers l’analyse de la formation du lexique technique de la polémique musulmane. Il 
consiste en une étude lexicographique, généalogique et discursive des concepts fondamentaux 
employés par les théologiens musulmans pour qualifier diverses formes de déviance doctrinale 
à l’intérieur comme à l’extérieur de l’islam : bidʿa («innovation blâmable»), kufr (« incroyance 
»), hawā (« inclination arbitraire »), ilḥād (« déviance »), ghuluww (« exagération »), zandaqa, 
etc. Le projet examine la production de discours normatifs sur la vérité et l’erreur, l’orthodoxie 
et l’hérésie, la tradition et l’innovation, l’identité et la différence, qui participent à la définition 
des frontières internes et externes de l’islam. Une telle étude permet ainsi de mener une 
comparaison critique avec les traditions polémiques des autres monothéismes.  
 
 
Élodie HIBON (PROLAC) a soutenu sa thèse de doctorat en histoire médiévale à l’EPHE, 
intitulée Les Zankides de Mossoul : genèse et évolutions d’une principauté militaire turque 
(1127-1233). Diplômée de l’ENS Ulm, détentrice d’un master Islamologie et mondes 
musulmans de l’EPHE, puis agrégée d’histoire en 2014, elle est la correspondante scientifique 
de l’IRHT pour la section arabe depuis 2025. Elle a exercé de nombreuses tâches 

https://archimede.unistra.fr/resultats-de-la-recherche/?tx_indexedsearch%5Bsword%5D=v%C3%A9cus+islams&tx_indexedsearch%5Bsubmit_button%5D=OK&tx_indexedsearch%5B_sections%5D=0&tx_indexedsearch%5Bpointer%5D=0&tx_indexedsearch%5Bext%5D=0&tx_indexedsearch%5Blang%5D=0
https://archimede.unistra.fr/activites-de-recherche/programmes-de-recherche/equipes/equipe-i-territoires-et-empires-dorient-teo/la-syrie-omeyyade-un-contexte-pour-le-coran/
https://archimede.unistra.fr/activites-de-recherche/programmes-de-recherche/equipes/equipe-i-territoires-et-empires-dorient-teo/la-syrie-omeyyade-un-contexte-pour-le-coran/


 41 

d’enseignement, comme vacataire (Paris I), ATER (EPHE) ou allocataire monitrice (EPHE), 
comme enseignante d’histoire TZR en collège et lycée dans l’académie de Versailles.  
Son projet de recherche porte sur l’étude des mobilités savantes au Proche-Orient. Le Kitāb 
ʾuyūn al-aḫbār fī l-adab de Muḥammad al-Anṣārī al-Mawṣilī (m. 600/1203), qu’elle envisage 
de traduire et éditer, se révèle être une source précieuse pour appréhender le monde des hommes 
de religion mossouliotes, et plus largement du Proche-Orient aux époques zankide et ayyoubide. 
L’auteur, un juge originaire de Mossoul, se raconte à travers son itinéraire savant : voyages au 
côté de son père, avant d’aller écouter les maîtres de Bagdad, puis de l’« Est » jusqu’à Hamaḏān. 
Il a ensuite mené une carrière de juge en Haute-Mésopotamie et en Syrie au temps de Nūr al-
dīn, avant de terminer sa vie dans l’Égypte ayyoubide. Il est en cela très représentatif des 
mobilités savantes et professionnelles des oulémas de son temps au Proche-Orient. Ce projet 
s’inscrit donc dans le champ de l’« ulamalogie » (R. Mottahedeh), et participe au 
renouvellement de la problématique des mobilités savantes, notamment en étudiant leur 
représentation dans l’écriture d’inspiration autobiographique.  
 
 
Kader SMAIL (IREMAM) a soutenu sa thèse de doctorat à l’université du Maryland, au 
College Park, sous l’intitulé Constructing Mecca’s Sanctity: Scholars, Caliphs, and the Making 
of a Sacred Center. Titulaire d’un double master en LLCER arabe de la Sorbonne et en 
islamologie de l’EPHE, il a reçu de nombreuses bourses et fellowship de l’université de 
Maryland. En parallèle, dans le cadre de son doctorat, il a enseigné de nombreux cours 
d’histoire ancienne, sur le monde médiéval, sur la civilisation islamique, sur les mouvements 
religieux.  
Son projet porte sur la traduction annotée et commentée du Faḍāʾil Makka wa-l-Sakan fīhā (Les 
mérites de La Mecque et de la résidence en son sein), attribué à al-Ḥasan al-Baṣrī (m. 109/728). 
Déjà édité en arabe mais jamais traduit, ce texte ancien célèbre les mérites de La Mecque et la 
valeur spirituelle de ceux qui y résident. Il constitue un témoignage majeur pour comprendre la 
construction précoce de la sacralité de la Ville sainte et les formes de piété qui s’y rattachent. 
La traduction proposée, enrichie de notes explicatives, d’un commentaire scientifique et d’une 
introduction substantielle, offrira au lectorat francophone un outil de référence durable pour 
l’étude historique et religieuse de l’islam.  
 

Bourses de fin de thèse  
 
Anna-Sophie LANGE (Sorbonne Université) : « La notion de possibilité chez Avicenne et 
Jean Duns Scot »  
 
Après une licence de philosophie et philologie médiolatine à l’université Freie de Berlin, elle 
accomplit un séjour en Erasmus à la Sorbonne, avant de réaliser un master en philosophie à 
l’université Ludwig-Maximilians de Munich, puis s’inscrit en doctorat en philosophie à la 
Sorbonne. Durant son parcours universitaire, elle a accumulé les positions d’assistante 
(rédactionnelle, étudiante, de conférence) et de contrats d’études.  
  



 42 

Danielle ZWARTHOED (EHESS) : « Une histoire sociale de la fin 
de l’empire timouride au prisme de l’écriture épistolaire (Asie 
centrale, deuxième moitié du IXe/XVe siècle) » 
 
Après un parcours en philosophie de l’économie, Danielle Zwarthoed 
s’est réorientée vers l'histoire et a obtenu un Master 1 en histoire 
contemporaine (Nanterre, 2019), l'agrégation externe d'histoire 
(2020) et un Master 2 en études iraniennes (Paris 3, 2021) avec un 
mémoire portant sur les migrations à la fin de la période timouride. Elle commence une thèse 
en Histoire et Civilisations à l’EHESS sous la direction d’Alexandre Papas en 2021. 
Sa thèse de doctorat entend étudier ce que révèlent les pratiques d’écriture épistolaire des 
relations sociales à la fin de la période timouride (deuxième moitié du XVe s. de l’ère commune) 
en Asie centrale et dans le Khorasan à partir d’un corpus de manuels et de collections de lettres. 
 
 

Contrats doctoraux  
 
Camille BOUGAULT-MATHIAS (Paris 1 – Panthéon) : « Le 
patrimoine culturel : illustration des enjeux politico-religieux et 
des évolutions du wahhabisme en Arabie saoudite »   
 
Titulaire d’un Master 2 Politiques publiques à Sciences Po Paris, d’un 
Master 2 à l’ENS de Lyon d’Etudes Moyen-orientales, ainsi que d’une 
Licence Sciences Po Paris (Humanités politiques), elle a également 
bénéficié d’un échange à l’université Saint-Joseph de Beyrouth 
(apprentissage intensif de l’arabe). Elle est associée au programme de 
recherche sur al-’Ula de la Villa Hégra (Arabie saoudite). S’appuyant sur la méthodologie 
historique et les outils de la science politique, sa recherche doctorale cherche à documenter et 
analyser l’évolution des politiques du patrimoine culturel en Arabie saoudite depuis 1932 
jusqu’à nos jours. Dans la continuité des Heritage Studies, elle s’attache à évaluer le rôle du 
patrimoine dans la construction d’une identité nationale saoudienne. Elle ambitionne ainsi de 
comprendre pour quelles raisons et de quelles manières certains types de patrimoine ont été et 
sont valorisés, instrumentalisés ou délaissés, en se basant sur un corpus d’études de cas. 
Considérant aussi le patrimoine comme une construction répondant à des enjeux 
contemporains, cette étude s’efforce également d’analyser le paradigme patrimonial qui émerge 
depuis 2017 et son impact sur le récit national saoudien. 
  
  
Yasmine KHALIL (EPHE) : « Ibn Zunbul, historien égyptien à la charnière des périodes 
mamlouke et ottomane: étude historiographique et linguistique »   
 
Elle est doctorante à l’École Pratique des Hautes Études, spécialisée en philologie arabe et en 
histoire des textes. J’explore les dynamiques linguistiques et historiographiques de l’Égypte 



 43 

médiévale et ottomane. Elle a mené ses études supérieures en interprétariat à l’Université du 
Caire avant de rejoindre de le département d’études arabes de l’ENS Lyon, dont elle est titulaire 
d’un Master 2 (2023-2025) 
 
 

 





	 The study of classical Arabic thought has been particularly rich and 
dynamic in recent years. Although each of the fields addressed (philosophy, 
science, literature, theology, etc.) has undergone global changes since the 
beginning of the twentieth century, the sheer number and diversity of these studies 
is a phenomenon in itself, and its full dimension and scope must be considered. 

This international conference, organized by the French Research Center of the 
Arabian Peninsula (CEFREPA) and the French Institute for Islamic Studies (IFI), in 
partnership with the National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) and 
Dâr al-Athâr al-Islâmiyah (DAI), aims to shed light on these transformations in the 
study of ancient Arab thought. This includes not only critical editions, which have 
benefited from new discoveries of texts and the study of manuscripts, but also 
encyclopedic projects and work on library collections. 

These dimensions by no means exhaust the content on which many researchers 
and specialists are working, and we should add, for example, publications dealing 
with the great classics of Arabic philosophy. Of course, it would be difficult to 
bring together all those involved in the study of Arab thought, but the speakers 
at the conference will undoubtedly help to present a complete picture to the 
audience. As the conference program indicates, the invitation is extended not 
only to renowned scholars, but also to many young people who are working 
on the heritage of Arab thought and its texts, and who are charting the future 
development of these works in many fields.

Classical Arab Thought in Recent International Research
Dâr al-Athâr al-Islâmiyah, Yarmouk, Kuwait City

May 2025, 26, 27 & 28 



Day 1, May 26 2025: Dâr al-Athâr al-Islâmiyah, Yarmouk

Opening:
9:00 Speech by Mrs Aisha Al-Mahmoud, General Secretary assistant of the cultural 
department at NCCAL. 
9:05 Speech by HE Mr. Olivier GAUVIN, French Ambassador to Kuwait
9:10 Speech by Dr. Pierre CAYE, Director of the Institut Français d’Islamologie (IFI)
9:15 Speech by Dr. Makram ABBES, Director of the French Research Center of the 
Arabian Peninsula (CEFREPA)
9:20 Speech by Dr. Reem al-Rudayni, Associate Proffessor of Islamic History,
University of Kuwait. President of the conference 

Session 1: The Libraries and the preservation of the written heritage, Chairman: Dr. 
P. CAYE

9:30 – 10:00 Salim DACCACHE (Rector of Saint Joseph University, Lebanon): “On 
the occasion of its 150th anniversary, the pioneering role of the Oriental Library in 
classical Arabic studies”
10:00 –10:30 Jawdath JABBOUR (Researcher at the CNRS, France): “The philosophical 
manuscripts in Arabic at the Escorial Library”
10:30 –11:00 Teymour MOREL (Senior Research Associate at the University of 
Geneva, Switzerland): “The New Version of the ABJAD Database for the description 
of Arabic Manuscripts: An Overview”
11:00 – 11:30 Discussion & Break 

Session 2: The study of ancient Arabic manuscripts, Chairman: Dr.Reem al-Rudayni

11:30 – 12:00 Yahya Abdullah Mohammad AL-KANDARI (Researcher at the Arabian 
Horse Center, Kuwait): “The Other in Islamic Military Heritage”
12:00 – 12:30 Silvia DI VINCENZO (Associate Professor at Ca’ Foscari University of 
Venice, Italy): “Arabic Philosophy on the Margins: New Perspectives through the 
Study of Arabic Philosophical Manuscripts and Their Marginal Annotations”
12:30 – 13:00 Maroun AOUAD (Director of Research at CNRS, France): “The 
Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii in the typology of Arabic 
exegeses of Aristotle’s Rhetoric”
13:00 – 13:30 Discussion & Break
 
Session 3: Scientific discoveries: significance & perspectives, Chairman: 
Dr. J. JABBOUR

13:30 – 14:00 Cüneyt KAYA (Professor at Istanbul University, Turkey): 
“Overshadowed, Yet Influential: New Findings on al-‘Âmirî’s Legacy”
14:00 – 14:30 Imane-Hélène CHAMES-EDDINE (Researcher at Sorbonne University, 
France) “The Risâlat al-Tuffâha (Liber de Pomo): history of an Arabic exhortation 
to philosophy”
14:30 – 15:30 Discussion & Lunch

PROGRAM



Day 2 ; May 27 2025: Dâr al-Athâr al-Islâmiyah, Yarmouk 

Session 4 Renewing approaches, exploring new interpretations (Avicennian 
Tradition), Moderator: Dr. F. BOUHAFA

9:00 – 9:30 Ulrich RUDOLPH (Professor emeritus at the University of Zurich, 
Switzerland): “Avicenna’s Theory of Intellect in Other Contexts: case studies from 
sufism and jurisprudence”
9:30 – 10:00 Ayman SHIHADEH (Professor at SOAS, University of London, United 
Kingdom): “The Philosophical Project of Fakhr al-Dîn al-Râzî”
10:00 – 10:30 Ibrahim BOURCHECHÈNE (Professor at Mohammed Bin Zayed 
University for Humanities, Director of the Center for Philosophical Studies, AUE), “Ibn 
Tufail and al-Junayd: From philological problems to philosophical questions”
10:30 – 11:00 Discussion & Break

Session 5 Renewing approaches, exploring new interpretations (Averroes’ 
Tradition), Moderator: Dr. M. ABBES

11:00 – 11:30 Mohamed MESBAHI (Professor at the Faculty of Arts at the Mohammed 
V-Agdal University, Rabat, Morocco): “Rethinking the Meanings of Oneness 
and Unity in the Light of Averroes’ discovery and edition of fragments of the 
Metaphysics” 
11:30 – 12:00 Feriel BOUHAFA (Professor at the Julius-Maximilians-Universität 
Würzburg, Germany): “Ibn Rushd on the question of Providence” 
12:00 – 12:30 Maryam AL SAYYED (Associate researcher at Ifpo in Amman, Jordan): 
“Averroes on Rhetoric and Poetics: How Logic Shapes Public Morality” 
12:30 – 13:00 Discussion & Break

Session 6: Contemporary interpretations of Arab thought legacy I, Chairman: Dr. 
J. DUMAS

13:00 – 13:30 Nader EL-BBIZRI  (Senior Research Fellow at the Warburg Institute 
in London, United Kingdom): “Contemporary research on the epistemic and 
intercultural significance of Ibn al-Haytham’s Optics in studying the history of 
science and the architectural arts”
13:30 – 14:00 Said Aly EBEAD ALY (Associate Professor at Mohamed Bin Zayed 
University for Humanities, UAE):​​​​ “Tolerance and pluralism from Classical to 
Contemporary Arab Thought”
14:00 – 14:30 Josep PUIG MONTADA (Professor at the University Complutense of 
Madrid, Spain): “Hassan Hanafi and his interpretation of classical Arabic thought”
14:30 – 15:00 Discussion & Lunch



Day 3 ; May 28 2025: Dâr al-Athâr al-Islâmiyah, Yarmouk 

Session 7: Contemporary interpretations of Arab thought legacy Politics, Chairman: 
Dr. U. RUDOLPH

9:00 – 9:30 Radwan Nayef EL SAYED (Dean of the Graduate Studies and Scientific 
Research College, Mohamed Bin Zayed University for Humanities, UAE): “Are there 
schools of ancient Islamic Political thought?”
9:30 – 10:00 Abdulaziz ALOTAIBI (University of Pennsylvania, USA): “Typologies of 
Cities in Late Practical Wisdom”
10:00 – 10:30 Makram ABBES (Professor at ENS de Lyon, France & Director of 
CEFREPA, Kuwait): “Aristotle’s Letters to Alexander and the Formation of the 
Classical Political Arab Thought”
10:30 – 11:00 Discussion & Break
11:00– 12:00 Conclusions & Recommendations



Makram ABBES

Title: “Aristotle’s Letters to Alexander and the Crystallization of Ancient Arab 
Political Thought.”
Abstract: Aristotle’s Letters to Alexander were translated in the Umayyad period 
by Salim Abû al-’Alâ’, according to the Fihrist. These letters represent the most 
important early sources that inspired political thought among Arabs and Muslims 
in the Medieval period. Along with Kalila and Dimna and the Testament of 
Ardashîr, which were also translated into Arabic around that time, they formed 
the foundation of a tradition of writing and thinking about governance that 
would soon become known as “âdâb sultâniyya”, or “âdâb al-mulûk”. This talk will 
highlight the issues raised by the available manuscripts of these letters, especially 
their close yet distant relationship with the Secret of Secrets, which is also attributed 
to Aristotle.
Biography: Dr. Makram ABBES, a professor at the École Normale Supérieure in Lyon, 
France, is currently the director of the French Research Center of the Arabian 
Peninsula (CEFREPA). He specializes in political thought in Islam, particularly 
“Mirrors for princes” literature and writings by philosophers such as Averroes and 
al-Fârâbî on the perfect city. He also studies issues of war and peace, as well as the 
relationship between religion and politics in Arab-Islamic civilization. Dr. ABBES’s 
publications include Islam et politique à l’âge classique, Paris, Presses Universitaires 
de France, 2009 and al-Mâwardî, De l’Éthique du Prince et du gouvernement de 
l’État, translated from Arabic and preceded by an Essay on the Arts of Governing 
in Islam, Paris, Les Belles Lettres, 2015. He recently edited with Marie-Céline Isaïa, 
Liberté de parole, Turnhout, Brepols, 2023.

Yahya Abdullah Mohammad AL-KANDARI

Title: “The Other in Islamic Military Heritage”
Abstract: Arab and Islamic sources are full of quotations and references to the 
Byzantine, Greek and Persian heritage, and Arab and Muslim authors mentioned 
a number of books and sources that they translated and benefited from in the field 
of military studies, such as the book (The Order of Wars) by the Greek King Leon 
of Sparta, and Aristotle’s On Animal, which was translated by Ibn al-Batrîq and 
had a great influence on Arab natural science books. We also find Arab authors 
of falconry books (bayzara) quoting Byzantine sources and pseudo-Aristotle’s 
writings. All these translations and quotations show Arab scholars’ relations with 
other nations and their dedication for examination, investigation, scrutiny, study, 
and monitoring.
Biography: A researcher specialized in the history of equestrianism and manuscript 
warfare heritage, Yahya AL-KANDARI works as a researcher at the Arabian Horse 
Center in Kuwait, in the field of studies and research. He’s interested in the author’s 
copies of the manuscripts of the war heritage in the Ayyubid era. He edited The 
epistle of genealogy of horses of the jurist Abd al-Rahman Al-Mubarak and the 
Mamluk knight Muhammad ibn Menkali, his biography and his scientific warfare 
works.

PARTICIPANTS BIOGRAPHIES & ABSTRACTS



Abdelaziz ALOTAIBI

Title: “Typologies of cities in the late practical wisdom”
Abstract: This paper examines how late medieval Islamic philosophers, especially 
after Fakhr al-Dîn al-Râzî (d. 1210), engaged with ideas akin to modern democracy, 
though without using the term itself. It shows their familiarity with Greek political 
thought through Arabic terms like “government of the community.” The study 
focuses on the Akhlaq tradition, which identifies two forms of democracy: one 
rooted in divine law and another, the “Free City,” marked by equality. 
The paper disputes claims of intellectual decline in late Islamic thought, showing 
continued engagement with intellectual activities. It calls for further study of 
neglected texts to enrich our understanding of Islamic political theory. Ultimately, it 
reveals a complex, evolving discourse on democracy in Islamic philosophy.
Biography: Abdelaziz ALOTAIBI is a doctoral researcher in the Department of Political 
Science at the University of Pennsylvania. His research focuses on Islamic political 
thought, ancient Greek philosophy, and comparative politics in the Middle East. He 
received his Master of Philosophy degree from the University of Cambridge, where 
he studied the birth of Islamic political thought. He holds a bachelor’s degree in 
political science from California State University-San Diego, where he graduated 
with high honors, along with studies in classical Greek and Latin literature     

Maryam AL SAYYED

Title: “Averroes on Rhetoric and Poetics: How Logic Shapes Public Morality”
Abstract: This paper examines Averroes’ treatment of Rhetoric and Poetics as logical 
disciplines that contribute to the formation of public morality. By analyzing  his 
Middle Commentary on Aristotle’s Rhetoric and Middle Commentary on Aristotle’s 
Poetics, it highlights how Averroes integrates rhetorical and poetical techniques 
into a broader framework of ethical and political philosophy. The paper argues 
that, for Averroes, these particular logical arts are not merely rational disciplines but 
also practical instruments aimed at cultivating virtue and guiding collective moral 
behavior within society.
Biography: Maryam A. Al-Sayyed is a Jordanian scholar specializing in philosophy, 
Islamic studies, and the history of ideas. She holds a PhD from École Pratique des 
Hautes Études in Paris and two M.A. degrees from the University of Jordan. Her 
academic work explores intersections of religion, ethics, and political philosophy, 
with a particular focus on Averroes and John Rawls. She has contributed 
tointernational conferences, published in reputable journals, and she currently 
serves as an associate researcher at the Institut Français du Proche-Orient (Ifpo), 
Amman.



Said Aly EBEAD ALY

Title: “Tolerance and pluralism from Classical to Contemporary Arab Thought”
Abstract: The renewal of ethical discourse is one of the main pillars for promoting 
the values of tolerance and coexistence in contemporary societies, especially in 
light of the intellectual and social challenges posed by globalization and cultural 
pluralism. 
The paper aims to demonstrate the importance of renewing ethical discourse, 
which includes returning to the purposes of the Law, and also emphasizes the need 
to confront extremist interpretations that hinder the achievement of tolerance by 
deconstructing exclusionary discourses and establishing the values of moderation 
and centrism. The presentation also examined the possibilities to achieve peaceful 
coexistence and peace, through the project of many contemporary thinkers.
Biography: Said Aly EBEAD ALY is Associate Professor of Philosophy at Mohamed 
Bin Zayed University for Humanities - United Arab Emirates. He is a member of 
the Egyptian Philosophical Society and a reviewer for several intellectual and 
philosophical journals (World of Thought Magazine - National Council for Culture, 
Arts and Letters, Journal of Philosophical Studies, Mohamed Bin Zayed University 
for Humanities, Journal of the Faculty of Arts - Sultan Qaboos University). He is 
interested in contemporary moral thought and the philosophy of values, and has   
published   several   books  and  studies  on  Bertrand  Russell   and   George 
Santayana. Among his most recent publications is a book entitled Readings in Our 
Current Thought, Alexandria, 2020.

Maroun AOUAD

Title: “The Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii in the typology of 
Arabic exegeses of Aristotle’s Rhetoric”
Abstract: In the long Arabic tradition of exegesis of Aristotle’s Rhetoric, an 
important text preserved only in a Latin translation is particularly little known: 
the Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii. Maroun Aouad and 
Frédérique Woerther are in the process of republishing this text and, for the first 
time, translating it into modern language, with an introduction and index. In his 
talk, Maroun Aouad will establish a typology of Arabic exegeses of the Rhetoric 
and show that the form taken by al-Fârabî’s commentary is unique.
Biography: Maroun Aouad is Director of Research at CNRS (France), and 
International Affairs Advisor at IFI. He leads several major projects on Arabic 
language philosophical manuscripts and has discovered important unknown 
texts, such as Averroes’ Middle Commentary on Aristotle’s Metaphysics. He 
has been a visiting scholar at many foreign institutions, including the Institute 
for Advanced Study (Princeton), the Library of Congress (Washington) and the 
University of Geneva. He has won several awards, including the Kuwait Foundation 
for the Advancement of Sciences. Author of numerous articles and books, his 
works include: Averroes’ Middle Commentary on Aristotle’s Metaphysics. Critical 
Edition of the Arabic Version, French Translation and English Introduction, with 
the collaboration of Silvia Di Vincenzo and Hamidé Fadlallah; Commentaire 
moyen à la “ Rhétorique” d’Aristote. Critical edition of the Arabic text and French 
translation, 3 vols; Le Livre de la Rhétorique by the philosopher and physician Ibn 
Tumlûs, critical edition of the Arabic text and French translation. 



Feriel BOUHAFA

Title: “Ibn Rushd on the question of Providence”
Abstract: In this presentation, based on her new book Ibn Rushd’s Moral Philosophy in 
Islam, Feriel BOUHAFA focuses on the discussion of the nature of the relationship 
between God and the universe in Arabic philosophy and specifically examine 
Ibn Rushd’s defense of the doctrine of providence and his criticism of argument 
from contingency (Dalîl al-Jawâz). Under this prism, she proposes that Ibn Rushd’s 
criticism does not merely expose a tension between Kalâm and philosophy but 
rather stems from Ibn Rushd’s major concern about the moral foundation of the 
universe based on divine care. To this end, Ibn Rushd consolidates the need for 
the study of the universe as  the most noble form of worship of God which also 
tallies with the natural inclination of all people to gratify the perfect benefactor as 
revealed in the scripture. In so doing, the presentation proposes a new perspective 
on Ibn Rushd’s philosophy, which foregrounds his moral project for Islam. 
Biography: Feriel Bouhafa is a scholar of Arabic/Islamic philosophy with a focus on 
moral philosophy in medieval thought. After receiving her Ph.D. from Georgetown 
University in 2016, she took fellowships at Harvard Centre of Middle Eastern Studies 
in the US, the Orient Institute in Beirut in Lebanon, and the Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg in Germany. Later, she joined the Faculty of Divinity at the University of 
Cambridge where she served as a lecturer (2017-2020) and then held the position 
of  senior research associate (2020-2021).  Since October 2021, She has been 
appointed as the junior professor for Islamic and Arabic studies (tenure-track) at 
the Julius-Maximilians-Universität  Würzburg. 

Brahim BOURCHACHENE

Title: “Ibn Tufayl and al-Junayd: From philological problems to philosophical 
questions”
Abstract: The presentation deals with the question of Abu Bakr Ibn Tufayl’s 
relationship with Abu al-Qâsim al-Junayd, a question of a special kind, which 
could be called a philological question; by this question we mean the tension 
between the manuscripts of the story of Hayy ibn Yaqzaan, where in some of them 
we find the mention of al-Junayd’s name, while in others al-Junayd’s name is not 
mentioned. 
The hypothesis we defend is that Ibn Tufayl’s experience is a complement to al-
Junayd’s experience and an opening to new horizons; an experience declared 
by the Andalusian but concealed by al-Junayd. Ibn Tufayl reached it through 
the theoretical path, and al-Junayd reached it through the non-theoretical 
philosophical path, because he was a mystic and Ibn Tufayl was an Eastern 
philosopher. However, the two experiences have a common purpose and are 
fenced by almost identical boundaries.
Biography: Ibrahim BOURCHACHENE is Professor of Higher Education at Mohamed 
Bin Zayed University for Humanities, Director of the Center for Philosophical Studies, 
and holds a PhD from Mohammed V University in Rabat. Among his publications: 
With Ibn Tufayl in his Philosophical Experience, Jurisprudence and Philosophy in Ibn 
Rushd’ Discourse, Problems in Islamic Philosophy and Other Questions.



Imane-Hélène CHAMES-EDDINE

Title: “The Risâlat al-Tuffâha (Liber de Pomo): History of an Arabic exhortation to 
philosophy”

Abstract: The Risâlat al-Tuffâha is a dialogue that imitates Plato’s Phaedo by 
featuring Aristotle on his deathbed, conversing with his disciples while holding an 
apple. He shows them that death is not to be feared and that philosophy (al-falsafa) 
is the only way that leads to perfection. We hypothesize that this text preserves the 
trace of an ancient meaning of falsafa in Arabic, prior to the appearance of the 
first philosophical works written in Arabic.

Biography: In March 2025, Imane-Hélène Chames-Eddine defended a thesis 
in Arabic studies at Sorbonne University devoted to the Risâlat al-Tuffâha and 
including a critical edition of the text. She collaborates in the research of the 
PhASIF program on manuscripts of Arabic philosophy. 

Salim DACCACHE

Title: “On the occasion of its 150th anniversary, the pioneering role of the Oriental 
Library in classical Arabic studies”
Abstract: Founded in 1843 by al-Ghaziri for an initial collection dominated 
by history and archaeology, then transferred to Beirut at the same time as the 
founding of Saint Joseph’s University in 1875, the Oriental Library establish itself as 
one of the major centers of scholarly Orientalism in the Near East. It is a benchmark 
institution in the field of classical Arabic studies, thanks to the richness and diversity 
of its collections, which include over 3,800 manuscripts in Arabic, Syriac, Ottoman, 
Armenian and Persian, as well as an exceptional collection of periodicals, early 
printed works and rare documents. Through their scientific work, many scholars 
consolidated the role of the Oriental Library in the conservation, publication and 
dissemination of Arab and Oriental textual heritage, making it a privileged place 
for the transmission of knowledge and dialogue between Eastern and Western 
intellectual traditions. Will this library continue to serve classical Arabic studies in 
the digital age?
Biography: Salim Daccache holds a doctorate in Lettres-Philosophie on the 
Muslim kalam in the 10th century from the Université Panthéon-Sorbonne I and a 
doctorate in Sciences de l’Éducation on educational pluralism in Lebanon from 
the Université de Strasbourg.
He has been Rector of the Université Saint-Joseph de Beyrouth since 2012, after 
having been Dean of the Faculty of Religious Sciences since September 2009 and 
Director of the Institut des Lettres orientales since September 2010. He is editor-
in-chief of the centenary Arabic cultural magazine al-Machriq and the author 
of several books and publications, including Le problème de la création dans le 
Kalâm d’Abu Mansur al Maturidi and Pluralisme, citoyenneté et vivre ensemble 
au Liban. 



Silvia DI VINCENZO

Title: “Arabic Philosophy on the Margins: New Perspectives through the Study of 
Arabic Philosophical Manuscripts and Their Marginal Annotations” 
Abstract: Contrary to the popular belief that philosophy in Arabic declined around 
the 12th century, the study of classic texts has actually thrived in forms that are 
largely unexplored. Arabic philosophical manuscripts present a wealth of textual 
and visual annotations by students, teachers, and individual scholars who have kept 
selecting, manually copying, teaching, and studying philosophical  texts  until  the 
19th  century. Well  after the  printing  revolution, the margins of manuscripts served 
across the Arabo-Islamic world as material platforms for this choral philosophical 
enterprise. The ERC Starting Grant Project, “The Uncharted Margins of Philosophy” 
(UnMaP), seeks to bring those contributions from the margins of manuscripts into 
the forefront of philosophical discourse. This presentation will showcase some 
case studies from the manuscripts of Avicenna’s (Ibn Sînâ, d. 427H/ 1037 CE) 
most comprehensive philosophical work,  The Book of Healing  (Kitâb al-Shifâ’), 
particularly from the section on logic. These examples will offer valuable insights 
into the scholarly debates and school discussions that shaped the interpretation 
of this key text.
Biography: Silvia Di Vincenzo obtained a double PhD in Philosophy from the Scuola 
Normale Superiore of Pisa and in Arabic Studies from the École Pratique des Hautes 
Études in Paris in 2018. Her research focuses on the reinterpretation of Aristotelian 
logic within the Arabic tradition, as well as its reception in Medieval Europe, with 
a particular emphasis on the discipline’s marginal areas and its intersections with 
other sciences. Her methodology combines the conceptual analysis of texts with 
the study of their material transmission through ancient and medieval manuscripts. 
As of March 1, 2025, she is an Associate Professor of History of Medieval Philosophy 
at Ca’ Foscari University of Venice and Principal Investigator of the ERC Starting 
Grant 2024 project, “The Uncharted Margins of Philosophy: An AI-Enhanced 
Material History of Arabic Logic Across Time (12th–19th c.) and Frontiers (from Spain 
to India)” (UnMaP).

Nader EL-BIZRI

Title: “Contemporary research on the epistemic and intercultural significance of 
Ibn al-Haytham’s Optics  in studying the history of science and the architectural 
arts” 
Abstract: This talk explores the state of affairs of research on the epistemic and 
intercultural significance of the Book of Optics (Kitâb al-Manaâzir) of the Arab 
polymath al-Hasan Ibn al-Haytham (Alhazen, d. ca. 1040 CE) in studying the 
history of the exact sciences and the architectural arts. This line of inquiry focuses 
on the scientific impact of his optical research in mathematizing physics and its 
grounding on experimentation, while also taking into account its application 
in the establishment of novel technical methods in the pictorial arts of visual 
representation and architectural design. This confluence of the arts and sciences 
was embodied in the adaptive assimilation and reception of Ibn al-Haytham’s 
perspectiva oeuvre in Europe from the High Middle Ages, through the Italian 
Renaissance, and up until the early-modern epoch, with scholarly investigations of 
his legacy that remain impactful in our contemporary period. 



Radwan Nayef EL SAYED

Title: “Are there schools of ancient Islamic political thought?”
Abstract: There are several major trends in political thought, including the writings 
of the Mirrors for princes, the works of philosophers, the works of jurists, and the 
owners of the Diwan on state institutions (Diwan-s of the Ministry, Kharâj, Sadaqât, 
Post, Grievances, etc.). The presentation raises the question of calling each of 
these currents a “school” and categorizes them according to their premises and 
intellectual methodologies.
Biography: Radwan EL SAYED is the Dean of Graduate Studies at the Mohamed 
Bin Zayed University for Humanities in Abu Dhabi and has been Professor of Islamic 
Studies in the Faculty of Arts, Department of Philosophy, Lebanese University, since 
1978. He has served as Director of the Institute for Arab Development in Beirut 
(1982-1985), Editor-in-Chief of the monthly journal Arab Thought (1979-1985), 
Director of the Institute for Islamic Studies (1985-1988, 1994-2000), and Co-Editor-in-
Chief of the quarterly journal Al-Ijtihad (1988-2004). He has been a visiting professor 
at a number of Western universities, including Salzburg, Austria (1994): Harvard, 
Center for Middle Eastern Studies (1993, 1997), Chicago (1994, 1995, 1996, 1997), 
Harvard Law School (2002), and Marburg, Germany (2003). 
Since the late 1970s, his studies have focused on Arab cultural history, ancient and 
modern Islamic jurisprudence, and ancient and modern Islamic political thought. 
He is the author of several books, the most important of which are: The Nation, 
Community, and Authority (1984), The German Orientalists (2007), and The Arab 
Heritage in the Present (2014). He edited many manuscripts of Mirrors for princes 
like: The Lion and the Diver (1997, 2012) and The Laws of the Ministry and the Politics 
of the King by al-Mâwardî (1979, 1993).

Jawdath JABBOUR

Title: “The philosophical manuscripts in Arabic at the Escorial Library” 
Abstract: The library of the Escorial in Spain is one of the most important collections 
of Arabic philosophical manuscripts in the world. It is also the heir to an eventful 
history, from the European Renaissance in the 16th century, to the capture of the 
Saadian library in the 17th century, to its fire in the 18th century, which saw a large 
number of precious manuscripts go up in smoke. The library’s history has made it 
a special archeological field, as the study of its holdings enables us to trace the 
interests of the various players in its history. Following on from an article published 
in 2021, and in the run-up to the catalog of philosophical manuscripts in this library 
that I am preparing, my paper will seek to show, through the richness of this library, 
the way in which it provides us with information on interests in philosophy in 16th-
century Spanish Morocco. 
Biography: Jawdath Jabbour is a researcher at the CNRS (TDMAM, UMR 7297), 
and specializes in medieval Arab philosophy. His research focuses mainly on the 
philosopher al Fârâbî (872-950), the relationship between philosophy and medicine 
in the Middle Ages, and philosophical reactions to the reception of Galen in 
the Arab-Islamic world. He also works on codicology and the history of Arab 
philosophical manuscripts. He is the coordinator of the project “Between faith and 
reason: Philosophy, theology and mysticism in the Muslim West” (Research grant 
for Islamology of Excellence from the Institut Français d’Islamologie). 



Cüneyt KAYA

Title: “Overshadowed, Yet Influential: New Findings on al-‘Âmirî’s Legacy” 
Abstract: In the modern historiography of Islamic philosophy, Abû l-Hasan al-
‘Âmirî’ (d. 381/992) is positioned as a representative of the school of al-Kindî (d. ca. 
252/866). Classical bio-bibliographical sources on al-‘Âmirî’s life are silent, and the 
circulation of his works has remained very limited, with only unique copy of most of 
his works surviving to the present day. The aim of this paper is to show that al-‘Âmirî, 
although an overshadowed figure, was nevertheless influential, by examining a 
relatively late example, namely his influence on Mullâ Ṣadrâ (d. 1050/1641).
Biography: M. Cüneyt Kaya is Professor of Islamic Philosophy at Istanbul University. 
His research focus on Ibn Sînâ, his contemporaries including al-‘Âmirî’ Ibn Hindû, 
and Ibn Sînâ’s effects on later intellectuals, particularly on al-Ghazâlî. He is the 
author of Being and Contingency: The History of Contingency from Aristotle to Ibn 
Sînâ (2011, in Turkish), and The One and the Many: God and World in the Philosophy 
of al-‘Âmirî’ (2017, in Turkish). He is the co-editor of the Philosophy of Religion in 
Islam: A Reader of Classical Sources (2025).

Mohamed MESBAHI

Title: “Rethinking the Meanings of Oneness and Unity in the Light of Ibn Rushd’s 
Discovery”
Abstract: Averroes distinguished between the categorial and the separated 
worlds, between the natural and the metaphysical worlds, but unlike Avicenna, 
who argued that existence and unity are incidental to the self, Averroes proved 
that existence and unity are subjective attributes of the objects of the natural world. 
In other words, did the chapters of the Commentary of Metaphysics devoted to 
address the question of the substance retain the subjective relation of existence 
and unity to existents, or did they abandon it in favor of a contingent relation? In 
other words, did the discourse on substance maintain the unity of existence and 
the self only for metaphysical beings, where the “what is” is the same as the “what 
is”, while proving the otherness and contingency of existence and self? Did the 
distinction between a “composite substance” of matter and image and a “simple 
substance” (of image only) resolve the issue of subjectivity and intersubjectivity 
between what a thing is and what it is, between a thing’s existence and its reality? 
We will examine these questions by comparing the chapters devoted to substance 
in the Summary, short and long Commentaries of the Metaphysics. 
Biography: Mohamed Mesbahi is a professor of higher education in the Department 
of Philosophy of the Faculty of Arts of the Mohammed V-Agdal University, in 
Rabat. He previously taught at the Sidi Mohamed Ben Abdallah University of Fez 
(1977-1982) and has been a visiting professor in Arab and European countries. He 
published several books and articles on Arabic philosophy, especially on Averroes. 
Amon his latest publications:  The Philosophy of the Imagination in Arab-Islamic 
Thought, (Beirut, 2025), On Truth and Justice in Averroes and Amartya Sen, (Italy, 
2024) and For the Renewal of the Islamic Enlightenment, (Rabat, 2024).



Josep PUIG MONTADA

Title: “Hassan Hanafi reading of classical Arabic philosophy (1935-2021)”
Abstract: In the final section of his posthumous work From Transmission to Creation, 
Hassan Hanafi expresses his dissatisfaction with those who have sought influences 
from European philosophy in his work, mentioning phenomenology in particular. 
He deplores the fact that Western thought is always placed at the center, while 
Arab thought is relegated to the extremes, and reminds us that there was a time 
when the East was the center and the West the periphery.
The main text to be considered here must be the third volume of his From 
Transmission to Creation series in which classical Arabic philosophy is integrated, 
and we will show Hasan Hanafi’s treatment of it. However, the results may not 
meet the expectations placed on his interpretation of Arabic philosophy in this 
reconstruction project.
Biography: Josep Puig Montada has been a professor at the Universities of 
Barcelona and Madrid, as well as a researcher and visiting professor at universities 
in the Arab world, the USA and Europe. His research in medieval philosophy has 
focused on Averroes, Avempace, Maimonides and other thinkers. In contemporary 
Arab philosophy, he has worked mainly on Hassan Hanafi.

Teymour MOREL

Title: “The New Version of the ABJAD Database for the Description of Arabic 
Manuscripts: An Overview”
Abstract: Developed by the PhiC and PhASIF research programs, the ABJAD online 
database is a tool in the field  of  digital  humanities  in  Arabic  manuscript studies. 
It offers a comprehensive and systematic approach to describing manuscripts 
through their history, textual content, and codicological aspects. It also allows 
users to explore the validated data via an advanced, open-data multi-criteria 
search system. These features are particularly useful for tasks like reconstructing 
text corpora, analyzing their transmission, discovering unknown copies of specific 
works, cataloging manuscript collections, and more. ABJAD has been undergoing 
a major revamp for several years now, and this presentation will introduce its latest 
version, which is nearing completion.
Biography: Teymour Morel (Ph.D. 2018, University of Geneva & EPHE, Paris) is a 
Swiss National Science Foundation “Ambizione” candidate and a Senior Research 
Associate at the University of Geneva. He has been a collaborator of the PhiC and 
the PhASIF programs since their beginnings. Since 2021, he has been overseeing 
the revamp of the ABJAD online database. His areas of expertise include the 
critical edition of Arabic texts extant in numerous copies and the circulation of the 
philosophical corpus of Averroes, Asʿad al-Yânyawî, and al-Tâlâwî.



Ulrich RUDOLPH

Title: “Avicenna’s Theory of Intellect in Other Contexts: case studies from sufism 
and jurisprudence”
Abstract: Avicenna’s theory of the human intellect famously had a great impact 
on later philosophers. What is less known, however, is the fact that it also influenced 
authors outside philosophical circles who thought about human cognitive abilities 
in other contexts. In my paper, I will present two examples, one from Sufism (Abû 
Hâmid al-Ghazâlî, d. 505/1111, commented by Murtadâ al-Zabîdî, d. 1205/1791) 
and one from Islamic jurisprudence (Mullâ Khusraw, d. 880/1480-1). Both confirm 
that Avicenna’s influence on Islamic culture was extraordinarily broad and lasted 
for many centuries.
Biography: Ulrich Rudolph is Professor emeritus of Islamic Studies at the University of 
Zurich. He has held positions at the École Pratique des Hautes Études (Paris) and 
the University of Göttingen and has been a visiting scholar in Aix-en-Provence, 
Balamand, Berkeley, Jerusalem and Tübingen. His primary areas of interest are the 
history of philosophy in the Islamic world and Islamic theology. He is the editor of 
the book series Philosophy in the Islamic World published in German, English and 
Arabic. 

Ayman SHIHADEH

Title: “Fakhr al-Dîn al-Râzî’s Philosophical Project”
Abstract: The aims of this paper are twofold. First and foremost, it will undertake a 
synchronic-cum-diachronic examination of al-Râzî’s philosophical project through 
both his major philosophical works (especially, al-Mabâhith al-mashriqiyya, Sharh 
al-Ishârât, the Mulakhkhas and Sharh ʿUyûn al-hikma) and his theological works 
with a focus on the dynamics between theology and philosophy in those works. 
Second, it will set this project in the context of earlier and contemporary philosophy 
and theology, particularly Avicenna, al-Ghazâlî, Abû l-Barakât al-Baghdâdî, Sharaf 
al-Dîn al-Mas‘ûdî, Ibn Ghaylân al-Balkhî and philosophers whom we may describe 
as traditional Avicennists. 
The paper will consider broader questions concerning al-Rāzī’s motives for 
philosophical enquiry and his method of investigation, including the manner 
of his engagement with earlier and contemporary thought, most importantly 
Avicennan philosophy. Attention will also be given to his innovative later works, 
which in certain respects straddle both disciplines, in particular the Muhassal and 
his unfinished work of philosophical theology al-Matâlib al-‘âliya.
Biography: Ayman Shihadeh (DPhil Oxford) is Professor of the Intellectual History 
of the Islamic World at SOAS University of London. He is the Head of the School 
of History, Religions and Philosophies, Editor-in-Chief of the Bulletin of SOAS, Editor 
at the Encyclopaedia of Islam, and History Panel member in the UK Research 
Excellence Framework. He has published extensively on the history of philosophy 
and religious thought and the broader intellectual history of the premodern Islamic 
world.



Colloque Institut Français d’Islamologie/Université de Strasbourg    

8-9 Septembre 2025 : « Diversité(s) en islam » 

 

Le comité scientifique du colloque est composé de 3 membres de la direction de 

l'IFI (Juliette Dumas, Mohammad Ali Amir Moezzi, Maroun Aouad), 3 membres 

du conseil scientifique de l'IFI (Charlotte Courreye, Cyrille Aillet, Meryem Sebti) 

et 3 membres de l'Unistra (Dilek Sarmis, Renaud Soler, Eric Vallet). Le conseil 

scientifique a défini les deux axes principaux du colloque : axe 1 : construction de la 

diversité religieuse interne à l'islam (orthodoxie/hétérodoxie/hétéropraxie) ; axe 2 : 

diversité culturelle et impact sur la diversité religieuse 

 

Premier jour (8 septembre 2025) : Axe 1 : Diversité religieuse interne :  

Matin : 9h30-12h30 

Président : Mohammad Ali Amir-Moezzi (IFI/EPHE) 

Intervenants (chacun 45 minutes) :  

Dariouche Kechavarzi (Bourse de fin de thèse IFI /EPHE : « De la pluralité à 

l'hérésie : les shī ʿ ites "exagérateurs" (ghulāt) aux premiers siècles de l'islam ») (9h30-

10h15) 

Ismail Warscheid (CNRS/Irht, « L’Islam saharien comme lieu de rencontre entre 

les deux Afriques ») (10h15-11h) 

Pause café : 11h-11h15 

Zeynep Bursa (Lyon 2, MdC IFI, «  Islam, État et modernité : la fabrique des études 

islamiques dans la Turquie républicaine ») (11h15-12h) 

Wissam Halawi (Lausanne, : « Les Duodécimains : formation d’une communauté 

théologico-juridique dans l’Irak abbasside (Xe-XIe siècle) ».) (12h-12h45) 

 

12h45-14h30 : pause déjeuner 

 

Après-midi : 14h30-16h30 : table ronde : discutant : Eric Vallet (Strasbourg) 



Intervenants (chacun entre 20 et 30 minutes) : Sophie 

Tyser (INALCO/CERMOM, soufisme et orthodoxie) ; Zeynep Oktay (CS de 

l’IFI, Abdal-s, bektachisme) ; Amélie Neuve-Eglise (MdC INALCO, philosophie 

et orthodoxie), Fârès Gillon (MdC IFI, AMU, chiisme ismaélien) 

 

 

Deuxième jour (9 septembre 2025) : Axe 2 : Diversité culturelle :  

Matin : 9h30-12h30 

Président : Dilek Sarmis (Strasbourg) 

Intervenants :  

Daniel De Smet (CS IFI, « La transmission du néoplatonisme et la construction de 

la diversité religieuse en islam ».) (9h30-10h15) 

Clément Salah (postdoc IFI : « De Médine à Kairouan : les évolutions du malikisme 

en formation (VIIIe-Xe s.) (10h15-11h) 

11h-11h15 : pause café 

Rémy Madinier (ENS Lyon, « Indonésie : un « islam archipélagique » (islam 

nusantara) marqué par la synthèse mystique javanaise »)(11h15-12h) 

Alexandre Papas (CNRS/EPHE ; « Le soufisme en Asie centrale et dans 

l’Himalaya ») (12h-12h45) 

 

12h45-14h30 : pause déjeuner 

Après-midi : 14h30-16h30 : table ronde : discutant : Juliette Dumas (AMU/IFI) 

Intervenants (chacun entre 20 et 30 minutes) : John Tolan (Nantes, « Regards 

européens sur la diversité religieuse en terre d’islam : XVIe-XVIIIe s. » ) ; Youssouf 

Sangaré (INALCO, MdC poste IFI, « Du Coran aux langues vernaculaires de 

l’Afrique subsaharienne » ) ; Mr Erdal Kaynar (Strasbourg, Occident et Ottomans) ; 

Marie-Paule Hille (EHESS, islam chinois).  

 

Avec des marges et des retards inévitables, nous terminerons au plus tard vers 17h-

17h30.  



1 
 

Colloque international  
 

Institut français d’islamologie (IFI)  
— 

Mohammed Ben Zayed University for 
Humanities (MBZUH)  

 
 
 
 

Croyances, sciences et raison 
 15-17 décembre 2025 

 
 
 

Sorbonne Université  
 
 
 

Grand salon de la Sorbonne 
47 rue des écoles 75005 Paris 

Amphithéâtre Louis Liard 
17 rue de la Sorbonne 

 
 

Sous la direction de Pierre Caye (IFI, CNRS), S.E. Dr. Khalifa Al Dhaheri 
(MBZUH), Brahim Bourchachene (MBZUH) et Maroun Aouad (IFI, CNRS) 

Animé par Maria Al-Hattali (MBZUH) et Cédric Baylocq (IFI) 

Sur le site:	https://institut-islamologie.fr/colloque-ifi-mbzuh-croyances-sciences-et-raison-15-
17-decembre-2025-sorbonne-paris/	 

Inscriptions: https://institut-islamologie.fr/inscription-colloque-international-croyances-
sciences-et-raison/ 

	

 



2 
 

Le colloque Croyances, sciences et raison illustre la collaboration entre l’Institut 
français d’Islamologie (IFI) et l’Université Mohammed ben Zayed pour les 
Humanités (MBZUH) d'Abu Dhabi qui rassemblent leurs forces et leurs 
moyens pour réfléchir sur les enjeux contemporains des religions et sur leur 
place dans l’ordre des savoirs. Il ne s’agit pas seulement d’engager un 
dialogue entre les religions, à travers l'approche comparatiste et 
l'intertextualité, mais de façon plus fondamentale encore de comprendre 
comment ce dialogue s’axe à partir de leur exigence de rigueur, de leur 
volonté d’arrimer la croyance à des savoirs solides et rationnellement fondés 
comme les mathématiques (la problématique de l’infini), la physique, 
l'histoire ou encore la philosophie, etc.  Cette approche est propice à une 
démarche interdisciplinaire qui croise la connaissance des sciences à 
l’herméneutique des religions et à la connaissance de leur constitution. 

Le colloque Croyances, sciences et raison rassemble une trentaine de 
spécialistes de tous horizons à la fois thématiques et géographiques pour 
nouer un nouveau type de dialogue intellectuel. 

Programme 
 
! Jour 1 – Lundi 15 décembre 2025, au Grand Salon de la Sorbonne 

9h45 – 10h15: Accueil des participantes et participants 

10h15 – 10h45: Mots d'ouverture 

Philippe Baptiste, ministre de 
l’Enseignement supérieur, de la Recherche 
et de l'Espace (sous réserve) 
Claudio Galderisi, recteur ESRI, 
Président de l’AG de l'IFI 
S.E Abdallah ben Bayyah, conseiller du 
cheikh Mohammed ben Zayed (en visio) 
S.E Dr. Khalifa Al Dhaheri, recteur de 
la MBZUH 

Pierre Caye, Directeur de l’IFI 
Brahim Bourchachene, Directeur du Centre des études philosophiques, MBZUH 

10h45 – 11h:  Vidéo de présentation de la MBZUH et de l'IFI 

11h30 – 12h30: Conférences inaugurales 

Pierre Caye (IFI, CNRS), De la religion comme critique des théologies sauvages. 
 

Brahim Bourchachene (MBZUH), Science et croyance chez Averroès 

Buffet 



3 
 

*** 

Après-midi 
Modérateur : Brahim Bourchachene (MBZUH) 

 
14h00 – 14h30: Anne Merker (Professeure, Université de Strasbourg), Aristote : de la theologia à 
la science théologique 

14h30 – 15h00: Mohammad Ali Amir-Moezzi 
(Directeur d'études – EPHE, Président du Conseil 
scientifique de l'IFI), En islam, que désignent les notions 
de foi, de science et de raison ? Réflexions historiques et 
lexicologiques 

15h00 – 15h30: Mohamed Elkhosht (Professeur – 
MBZUH), Science et croyance dans la philosophie de la foi 

15h30-16h00 : Discussion et Pause 

16h00 – 16h30: Fathi Inqzou (Professeur – 
MBZUH), Histoire et Providence dans la « Scienza Nuova 
» (1725) de Giambattista Vico 

16h30 – 17h00: René Lévy (Directeur de l’Institut d’Études Lévinassiennes), Foi et connaissance : 
Moïse Maïmonide face à la philosophie  

17h00 – 17h30: Meryem Sebti (Directrice de recherche, CNRS), Raison et révélation dans la pensée 
d’Avicenne. 

17h30-17h45: Discussion 

*** 

! Jour 2 – Mardi 16 décembre 2025, Amphithéâtre Louis Liard (Sorbonne) 

Modérateur : Mohammad-Ali Amir Moezzi (EPHE, IFI) 

10h00 – 10h30: Abdelhakim Ajhar (Professeur – 
MBZUH), La théologie spéculative peut-elle remplacer la 
croyance ? 

10h30 – 11h00: Éric Geoffroy (Professeur 
émérite, Membre du Conseil scientifique de 
MBZUH), Croyance et raison dans le discours soufi 

11h00-11h30 : Pause et discussion 

11h30-12h: Joëlle Ducos (Professeure – Université Paris Sorbonne, Directrice d’études à 
l’EPHE), « Science, croyances et météores : réflexions de Jean Buridan sur la scientia naturalis » 

12h00-12h30: Andrea Costa (Chargé de recherche – CNRS), « Le second mariage de la philologie et de 
Mercure » : la physique mosaïque et la modernité 

12h30-12h45 : Discussion 



4 
 

*** 

Après-midi 
Modératrice : Juliette Dumas (IFI, AMU) 

14h30 – 15h00: Mohamed Bensassi (Professeur – Université de Tunis), La science entre sa 
définition et ses limites  

15h00 – 15h30: Souad Ben Ali (Professeure – 
Université de Kairouan), Surface du savoir et ligne de la foi : 
lecture de « Physique d’un croyant » de Pierre Duhem 

15h30 – 16h00: Soumaya Mestiri (Professeure – 
Université de Tunis), La dualité science–croyance à travers la 
notion d’« objectivité forte » chez Iris Marion Young 

16h00-16h30: Discussion et pause 

16h30 – 17h00: Françoise Monnoyeur (Professeure – Université de Linköping), Infini 
mathématique et infini théologique (Nicolas de Cues – Bernard Bolzano) 

17h00 – 17h30: Bruno Pinchard (Professeur, CNRS – Beijing Normal University), « La 
transcendance démembrée » : mathématiques et catastrophe, réflexion sur l’œuvre de René Thom 

17h30-17h45 : Discussion  

*** 

! Jour 3 – Mercredi 17 décembre 2025, Amphithéâtre Louis Liard à la 
Sorbonne 

Modérateur : Pierre Caye (CNRS, IFI) 

9h30 – 10h: Ridwan Al-Sayyid (Doyen des Études – 
MBZUH), Croyance et science dans les nouvelles théologies 

10h – 10h30: Adnan Ibrahim (Professeur – MBZUH), 
La théorie de l’évolution et le Coran 

10h30-11h: Sylvio De Fransceschi (Directeur d’études 
- EPHE), La foi et sa justification rationnelle selon Gabriel 
Brunhes (1874-1949) 

Discussion: 11h-11h15 

11h 15– 11h45: Salim Daccache (Recteur de l’Université Saint-Joseph de Beyrouth), Science et 
raison, foi et croyance dans la philosophie de Paul Khoury (1921-2021) 

11h45 – 12h15: Jean Leclercq (Professeur – UC Louvain et Académie royale de Belgique), Nous, 
les humains : réflexions sur la rencontre entre connaissance et foi 

 
 

12h15-12h30 : Discussion  
 



5 
 

*** 

 

Après-midi 
Modérateur : Jean Leclercq (UC Louvain et Académie Royale de Belgique) 

 

14h30 – 15h00: Thierry Gontier (Professeur – 
Université Jean Moulin Lyon 3), Au-delà du fidéisme chez 
Montaigne : foi et connaissance dans Les Essais 

15h00 – 15h30: Maria Stella Barbieri (Professeure – 
Université de Messine), René Girard face aux illusions de la 
différence : critique de « l’un sauveur » entre le sacré et la sainteté 

15h30 – 16h00: Joseph Maïla (Professeur – ESSEC 
Business School), La croyance dans la théologie contemporaine  

16h00 – 16h30: Abdallah El-Sayed Ould Abah 
(Professeur – Université de Nouakchott), La croyance post-métaphysique : la nouvelle question 
philosophique de la foi 

 

 

Discussion: 16h30-16h45 

Recommandations finales: 16h45 
S.E. Dr. Khalifa Al Dhaheri (MBZUH) et Pierre Caye (IFI) 

 

17h: Cérémonie d’hommages 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

L’Institut Français d’Islamologie (IFI) 
Créé le 2 février 2022, l’Institut français d’islamologie (IFI) a pour mission 
de développer une islamologie française de haut niveau et de promouvoir à 
l’échelle nationale l’étude scientifique des systèmes de croyances, de savoirs 
et de pratiques propres aux différentes branches qui composent la religion 
musulmane. Outre le ministère de l’Enseignement supérieur, de la Recherche 
et de l’Innovation, il regroupe huit partenaires : Aix-Marseille université ; 
l’École normale supérieure de Lyon ; l’École pratique des hautes études ; 

l’École des hautes études en sciences sociales ; l’Institut national des langues et civilisations 
orientales ; l’université Lumière-Lyon 2 ; l’université Jean Moulin-Lyon 3 ; l’université de 
Strasbourg. 

► https://institut-islamologie.fr/  

~ 
Mohammed Ben Zayed University for Humanities (Abu Dhabi)  
Créée en 2020 pour devenir un pôle important d’enseignement et de 
diffusion des sciences humaines dans le monde arabe, cette université 
reflète une volonté de modernisation de l’éducation et de 
l’enseignement supérieur dans l’Émirat. Elle dispose d’un College of 
Arts and Humanities et d’un College of Islamic Studies proposant des 
parcours de formations croisées (SHS-Sciences religieuses). Elle offre un 
cadre de recherche et d’échange arabophone et anglophone très intéressant 
pour l’islamologie française. À peine signée, la collaboration de l’IFI avec l’université est déjà très 
active. Maroun Aouad, responsable des relations internationales de l’IFI, a donné le 15 novembre 
2023 la conférence inaugurale « The Systematic Exploration of the Philosophical Manuscripts » au 
cours de la conférence des experts organisée par Mohammed Ben Zayed University for Humanities 
: « Promoting Islamic philosophy in the Arab world ». L’IFI a reçu le professeur Bourchachene, 
représentant de la MBZUH le 15 décembre 2023 à Paris afin de finaliser le programme collaboratif 
pour l’année 2024-2025. 

► https://www.mbzuh.ac.ae/why-mohamed-bin-zayed-university-for-humanities/  

 

 

 

 

 Institut français d’islamologie (GIP), Campus Condorcet, 14 cour des Humanités, 93300 Aubervilliers, 
administration@institut-islamologie.fr, www.institut-islamologie.fr, Facebook, Linkedin, Youtube 



28 | IDÉES      SAMEDI 15  NOVEMBRE 2025

0123

Face au djihadisme, 
l’islamologie sort de l’ombre

Autrefois fleuron de la recherche 
française, l’étude scientifique de 

l’islam a connu un décrochage 
à partir des années 1980. Les 

attentats djihadistes de 2015 ont 
obligé les pouvoirs publics à se 

remobiliser dans ce domaine de 
la connaissance. Si la discipline 
a depuis retrouvé des couleurs, 

la rémission reste précaire pour 
ce sujet académique, 

mais aussi très politique

L’
an 2015, annus horribilis pour la 
France, frappée par une vague ter-
roriste sans précédent. Le 7 janvier, 
la rédaction de Charlie Hebdo est 
décimée. Le lendemain, une poli-
cière est abattue à Montrouge 

(Hauts-de-Seine). Le surlendemain, l’Hyper 
Cacher de la porte de Vincennes, à Paris, est 
pris d’assaut. Bien que le territoire national 
soit placé en alerte de vigilance maximale, 
cela n’empêche pas les terribles attentats du 
13 novembre d’être commis au Stade de 
France, à Saint-Denis (Seine-Saint-Denis), au 
Bataclan et sur des terrasses des 10e et 11e ar-
rondissements parisiens. Au total, on dé-
nombre près de 150 morts et plusieurs cen-
taines de blessés dans ces attaques ayant 
pour dénominateur commun l’islamisme – 
elles seront revendiquées par Al-Qaida et 
par l’organisation Etat islamique (EI).

Quelques mois avant l’hécatombe terro-
riste, en septembre 2014, le CNRS avait 
rendu public son « Livre blanc des études 
françaises sur le Moyen-Orient et les mon-
des musulmans », un rapport relatif à la si-
tuation de la recherche en France dans ces 
domaines. Rédigé sous la houlette de l’his-
torienne Catherine Mayeur-Jaouen, en 
 concertation avec les représentants des la-
boratoires concernés, il tirait la sonnette 
d’alarme : « L’islamologie française, c’est-à-
dire l’étude de l’islam comme religion et sys-
tème de pensée, est menacée de disparaître, 
quand elle prospère partout ailleurs dans le 
monde (…). » Or, insistait l’autrice, « l’étude 
approfondie et véritablement scientifique 
des textes reste une nécessité à l’heure où 
tant de courants islamistes invoquent juste-
ment ces sources, à l’heure où les ventes de li-
vres en arabe sont massivement, partout 
dans le monde, France comprise, des livres 
religieux de l’islam prémoderne ».

De fait, les données de ce Livre blanc s’avè-
rent sidérantes : non-remplacement de pro-
fesseurs partis à la retraite – l’histoire reli-
gieuse de l’islam de langue arabe, du XVe au 
XIXe siècle, n’est plus enseignée nulle part 
en France, par exemple ; sous-encadrement 
des étudiants ; absence de maîtrise de 
l’arabe – le seul professeur d’histoire du Ma-
ghreb se trouvant alors en poste ne lit pas 
cette langue, tandis que les bibliothèques 
universitaires n’achètent quasiment plus de 
livres en arabe, et que des publications pres-
tigieuses, à l’instar de la Revue des études is-
lamiques en 1998, cessent de paraître.

REGARD CRITIQUE ET NON CONFESSIONNEL

Même si des éléments plus positifs sont 
soulignés – telle la création d’un master 
d’islamologie à l’Ecole pratique des hautes 
études (EPHE, Paris) –, le verdict est sans ap-
pel : « Le contraste entre le faible nombre 
d’enseignants capables de délivrer cet ensei-
gnement, d’une part, et l’importance prise 
par l’islam dans la société française et ses dé-
bats, d’autre part, est simplement ridicule. »

La situation est d’autant plus navrante 
que la connaissance des civilisations arabo-
musulmanes a longtemps été un fleuron de 
la recherche française, héritière d’une lon-
gue tradition. Car si, à l’époque médiévale, 
l’islam était considéré comme une hérésie 
et combattu à ce titre, les philosophes des 
Lumières ont commencé à porter un regard 
plus positif sur cette religion, à l’instar de 
Voltaire qui, après avoir dépeint le prophète 
de l’islam sous les traits d’un « vil impos-

AVEC LES ATTENTATS 
DE 2015, LE MONDE 
POLITIQUE RÉALISE 
QUE, SANS EXPERTS 

FORMÉS, IL EST 
DIFFICILE 

D’OPPOSER UN 
CONTRE-DISCOURS 

EFFICIENT AU 
FONDAMENTALISME

teur », s’est finalement fait le chantre de la 
tolérance musulmane, dans son Essai sur 
les mœurs et l’esprit des nations (1756). 
Quant à Napoléon, parfois surnommé « Ali 
Bonaparte », il avait confié à l’un de ses pro-
ches : « La religion de Mahomet est la plus 
belle, elle est moins ridicule que la nôtre. »

La colonisation, en donnant accès aux so-
ciétés musulmanes in situ, va rendre possi-
ble leur exploration directe au XIXe siècle. 
Liée à l’Institut et au Collège de France, la 
Société asiatique, fondée en 1822, se donne 
pour mission d’étudier de manière scienti-
fique les cultures orales et écrites de l’aire 
immense allant du Maghreb à l’Extrême-
Orient. Au moment où les grandes puissan-
ces européennes se disputent l’hégémonie 
culturelle et politique à l’échelle mondiale, 
l’émulation règne entre les « orientalistes » 
– à l’époque, le terme « islamologie » n’est 
pas utilisé, et l’orientalisme ne s’intéresse 
pas qu’au seul monde arabo-musulman.

Si l’islamologie en langue allemande tient 
le haut du pavé grâce aux travaux de 
brillants chercheurs tels Theodor Noeldeke 
(1836-1930) ou le Hongrois Ignaz Goldziher 
(1850-1921), la France s’illustre également. 
Les noms de Louis Massignon (1883-1962) et 
d’Henry Corbin (1903-1978) restent, en par-
ticulier, dans les annales. Leurs travaux po-
sent les bases d’une démarche invitant à 
poser un regard critique et non confession-
nel sur les textes fondateurs musulmans, 
en les inscrivant davantage dans leur 
 contexte historique et social.

Pourtant, dès les années 1950, ce mouve-
ment commence à s’essouffler en France. 
L’ethnologue Joseph Chelhod (1919-1994), 
dans un article de la revue L’Homme publié 
en 1969, remarque ainsi que « depuis 
deux décennies, peut-être même davantage, 
l’islamologie, en France, montre les signes 
d’un indéfinissable malaise ». Et de pointer 
que « cette discipline austère, qui a connu un 
épanouissement considérable pendant 
l’époque coloniale, semble souffrir du mal de 
la dépossession ».

Il est clair qu’en refermant l’accès au ter-
rain, la décolonisation a pu freiner le déve-
loppement des études sur l’islam. Mais Jo-
seph Chelhod met en exergue d’autres fac-
teurs du déclin de l’islamologie : selon lui, 
cette « citadelle de l’érudition, accessible aux 
seuls initiés, incapable d’intéresser un large 
public », n’a pas su « s’intégrer au concert des 
sciences humaines », en plein essor. 
 Professeur émérite d’islamologie à l’EPHE, 
Pierre Lory nous confirme : « Après la se-
conde guerre mondiale, en raison du boule-
versement des rapports de force entre l’Eu-
rope et le reste du monde, ce sont désormais 
les sciences politiques, l’histoire contempo-
raine, la géopolitique et la sociologie qui se 
taillent la part du lion. »

Et, en 1978, un coup fatal est porté à 
l’orientalisme, dont l’islamologie est 
 l’héritière, lorsque le penseur palestino-
américain Edward Saïd (1935-2003) publie 
Orientalism (L’Orientalisme. L’Orient créé 
par l’Occident, Seuil, 1994), ouvrage 
 fondateur des études postcoloniales. Il y 
 accuse la discipline, soupçonnée d’être un 
suppôt de la politique coloniale occiden-
tale, d’avoir œuvré à asseoir l’idée d’une 
 supériorité intellectuelle et politique de 
l’Occident sur les populations arabo-musul-
manes, spécialement en dépréciant la lan-
gue arabe et l’islam.

De plus, l’islamologie française souffre 
d’une désaffection pour l’étude du fait reli-
gieux en général : dans un pays marqué par 
une sécularisation rapide depuis la loi de 
1905 sur la séparation des Eglises et de 
l’Etat, la religion apparaît de plus en plus 
comme quantité négligeable. « L’idée que la 
religion pouvait jouer un rôle actif et mobili-
sateur sur le plan politique et social était un 
impensé », décrypte Pierre Lory. D’où le ver-
tige qui s’emparera de certains intellectuels 
lorsque éclatera, en 1979, la révolution isla-
mique en Iran – le philosophe Michel Fou-
cault salue ainsi l’avènement d’une « spiri-
tualité politique ».

Pour autant, si cet épisode provoque une 
prise de conscience quant à la puissance 
mobilisatrice du religieux, elle amène 
d’autres effets. « L’islam, en tant que religion 
et système de pensée, se met à faire peur », 
constate le professeur Mohammad Ali 
Amir-Moezzi, qui vient de codiriger, avec 
l’historien John Tolan, un monumental 
 Mahomet des historiens (Cerf, 2 224 pages, 
59 euros). Les chercheurs ne se bousculent 
plus au portillon pour étudier ce domaine 
au demeurant inflammable et qui semble 
avoir partie liée avec la violence.

« Progressivement, une périphérisation des 
mondes de l’islam s’est opérée, comme si ces 
derniers n’avaient plus rien à nous appren-
dre ou n’étaient pas dignes d’intérêt », 
avance le politiste Haoues Seniguer pour 
expliquer la désertion de l’islamologie, des 
années 1980 à 2015. Une désertion que ce 
professeur à l’université de Montpellier 
tient toutefois à relativiser : « Des îlots d’ex-
cellence en islamologie se sont toujours 
maintenus, avec de grands savants tels que 
Daniel Gimaret à l’EPHE, Roger Arnaldez 
[1911-2006] et Mohammed Arkoun [1928-
2010] à la Sorbonne, Jacques Berque [1910-
1995] au Collège de France, et surtout dans 
les cercles d’érudition catholiques, avec par 
exemple Louis Gardet [1904-1986]. »

C’est d’ailleurs un prêtre jésuite, le père Fé-
lix Maria Pareja (1890-1983), qui semble 
avoir diffusé le néologisme « islamologie » 
(dont les origines demeurent floues), titre 
d’un livre qu’il publie en 1952 et dans lequel 
il présente un panorama des travaux scien-
tifiques sur l’islam. « De très longue date, des 
religieux catholiques se sont employés à étu-
dier l’islam », raconte le frère Emmanuel Pi-
sani, qui dirige l’Institut dominicain d’étu-
des orientales (IDEO) du Caire, cofondé 
en 1953 par le théologien Georges C. Anawati 
(1905-1994). La bibliothèque de l’IDEO, lieu 
d’excellence de l’islamologie, figure parmi 
les meilleurs centres de documentation au 
monde. De son côté, l’Institut catholique de 
Paris a innové, dès 1880, en nommant 
parmi ses enseignants le jeune baron Carra 

de Vaux (1867-1953), qui souhaitait décons-
truire les préjugés sur l’islam et mettre en 
lumière sa dimension humaniste.

Au-delà des milieux savants catholiques, 
néanmoins, la recherche islamologique 
s’est considérablement étiolée jus-
qu’en 2015. La maîtrise de l’arabe classique, 
indispensable pour étudier les textes, fait 
défaut cruellement en France, rendant le 
champ de recherche quasi inaccessible. Et 
pour les étudiants qui parviennent à attein-
dre un niveau suffisant, les postes à l’uni-
versité sont inexistants. « C’est toute une gé-
nération de jeunes chercheurs qui a été sacri-
fiée », déplore Guillaume Dye, qui a 
codirigé, avec Mohammad Ali Amir-
Moezzi, l’impressionnant Coran des histo-
riens (Cerf, 2019). A défaut de trouver un 
poste en France, il s’est expatrié en Belgi-
que, où il enseigne l’islamologie à l’Univer-
sité libre de Bruxelles.

Car c’est bien là un écueil français : l’Hexa-
gone a laissé ce champ en jachère, tandis 
que dans le monde, singulièrement dans les 
pays anglo-saxons et en Allemagne, l’isla-
mologie connaissait un développement 
sans précédent depuis les attentats du 
11 septembre 2001. « Les attaques du World 
Trade Center, note Emmanuel Pisani, provo-
quent une prise de conscience internationale 
que si le XXe siècle avait été bouleversé par la 
question des religions profanes – commu-
nisme, nazisme, fascisme –, le XXIe siècle 
sera, lui, marqué par la question de l’islam. »

RÉVEIL BRUTAL

Aussi, lorsque la France se trouve frappée par 
le djihadisme en 2015, le réveil est brutal. Le 
monde politique réalise les conséquences 
délétères de cette mise en sourdine de l’isla-
mologie : sans experts formés, il est difficile 
d’opposer un contre-discours efficient au 
fondamentalisme. Il faut relancer la ma-
chine. Cela ne se fera toutefois pas en un jour.

Dans l’urgence, la reprise en main passe 
tout d’abord par le ministère de l’intérieur, 
qui est aussi celui des cultes : le bureau des 
cultes octroie des bourses de recherche en 
direction des études sur la radicalisation. 
De plus, Bernard Cazeneuve, alors ministre, 
pose les bases de la Fondation de l’islam de 
France en décembre 2016, dirigée par Jean-
Pierre Chevènement jusqu’à la fin de l’an-
née 2018, puis par l’islamologue Ghaleb 
Bencheikh. La mission de cette structure re-
connue d’utilité publique est culturelle : il 
s’agit de mieux faire connaître la culture 
musulmane et de promouvoir des projets 
éducatifs ou de recherche – là encore par 
des bourses de master 2 ou d’études docto-
rales en islamologie. Faute de moyens fi-
nanciers, la structure végète depuis 2023.

Du côté du ministère de l’enseignement 
supérieur et de la recherche, on s’attelle éga-
lement à pallier le décrochage. En 2016 et 
2017, huit maîtres de conférences et un ingé-
nieur de recherche spécialisés en sciences 
religieuses de l’islam sont recrutés. Un chif-
fre qui, pour modeste qu’il puisse paraître, 
marque une réelle avancée.

Un cran supplémentaire va être franchi à 
la suite du discours qu’Emmanuel Macron 
prononce aux Mureaux (Yvelines), le 2 oc-
tobre 2020. Le président, élu en mai 2017, y 
expose son plan de lutte contre le « sépara-
tisme islamiste », dont l’un des volets 
 consiste à inviter « les Français de confes-
sion musulmane à se mobiliser pour (…) 



0123
     SAMEDI 15  NOVEMBRE 2025 idées | 29

« LA RELIGION 
MUSULMANE, C’EST 

ÉGALEMENT UNE 
PENSÉE VIVANTE, 
DIVERSIFIÉE, UNE 

PHILOSOPHIE, TRÈS 
LOIN DE SE RÉDUIRE 
À L’IDÉOLOGIE D’AL-
QAIDA OU DE L’EI »

HAOUES SENIGUER

politiste

CHRISTELLE ENAULT

 bâtir un islam des Lumières. Ce n’est bien sûr 
pas le travail de l’Etat que de structurer 
 l’islam, mais nous devons le permettre, 
 l’accompagner ».

Deux ans plus tard, en 2022, l’Institut fran-
çais d’islamologie (IFI) est créé sous la tutelle 
du ministère de l’enseignement supérieur et 
de la recherche. Objectif : développer l’isla-
mologie dite « fondamentale » (ou « sa-
vante »), qui a vocation à étudier les sources 
scripturaires de l’islam et les différentes in-
terprétations dont elles ont pu faire l’objet – 
l’islamologie dite « pratique » ou « appli-
quée » s’intéresse, elle, davantage aux en-
jeux sociétaux contemporains.

Directeur de recherche au CNRS, Pierre 
Caye, qui dirige cet Institut, en précise les 
contours : « Notre vocation est de relancer la 
recherche en islamologie, d’étoffer l’offre de 
formation universitaire en la matière, et 
d’être un interlocuteur privilégié pour 
 conseiller la puissance publique. Enfin, le rôle 
de l’IFI est de développer le rayonnement de 
l’islamologie française à l’international, car 
notre mission ne pourra réellement aboutir 
que si elle trouve une résonance dans les pays 
qui portent ces traditions. »

Ce philosophe de formation se montre sa-
tisfait du chemin parcouru par l’IFI, 
trois ans après sa fondation : 12 postes de 
professeur et 10 postes de maître de confé-
rences, une cinquantaine de bourses distri-
buées à des jeunes chercheurs… Le profes-
seur Guillaume Dye confirme : « Il y a eu, de-
puis 2015, plus de créations de postes que 
pendant les trente années précédentes, ce 
qui contribue enfin au renouveau d’une isla-
mologie d’excellence. »

Ce renouveau ne se fait cependant pas 
sans heurts. Dans le sillage d’Edward Saïd, 
certains considèrent en effet l’islamologie 
comme la fille de l’orientalisme, dont le 
nom aurait simplement été changé pour lui 
donner un vernis plus scientifique. Une cri-

tique régulièrement formulée parmi les te-
nants des études décoloniales ou postcolo-
niales, pour qui l’islamologie est une disci-
pline servile et laïciste ayant vocation à aider 
l’Etat à modeler l’islam dans un sens qu’il 
approuverait – elle servirait, en d’autres ter-
mes, un discours occidental.

Et si Mohammad Ali Amir-Moezzi, qui 
 préside le conseil scientifique de l’IFI, rap-
pelle que « la liberté académique ne permet 
pas à l’Etat d’interférer dans la recherche », 
Guillaume Dye admet quant à lui que « les 
politiques sont clairement dans l’attente d’un 
contre-discours face à la radicalisation, ce qui 
peut se comprendre, puisque l’islamisme n’est 
pas une vue de l’esprit ». Cependant, observe 
le spécialiste, « il n’est pas anormal d’attendre 
de la recherche qu’elle réponde à des 
 problématiques sociétales ».

« UN PROCÈS D’INTENTION »

Toutefois, « il n’appartient évidemment pas 
à l’islamologue de réformer l’islam, poursuit 
Guillaume Dye. L’islamologue se borne à 
être cette créature un peu bizarre qui étudie 
un discours réputé transcendant de la même 
manière que n’importe quel autre  discours, 
c’est-à-dire d’un point de vue non 
 confessionnel et en utilisant la méthode 
 historico-critique ».

C’est précisément cette méthode qui fait 
parfois grincer les dents des détracteurs de 
l’islamologie, en particulier dans les milieux 
apologétiques musulmans et les institu-
tions religieuses. « Aujourd’hui encore, ad-
met Emmanuel Pisani, elle est perçue dans le 
monde musulman traditionnel comme une 
démarche qui déconstruit l’islam, voire qui 
vise à détruire l’islam. » Autorité respectée de 
l’islam sunnite, Ahmed Al-Tayeb, grand 
imam de la mosquée Al-Azhar, au Caire, met 
ainsi régulièrement en garde contre les re-
cherches susceptibles de générer des « dou-
tes dans la doctrine religieuse » – ce qui ne 

se rencontre dans les études chrétiennes ou 
néopaïennes, pour ne citer qu’elles. Mais cela 
constitue une infime minorité. »

Ces critiques tous azimuts n’ont, en tout 
cas, pas empêché l’islamologie de retrouver 
des couleurs depuis 2015, ce dont témoigne 
l’avancée considérable des connaissances 
dans plusieurs pans majeurs. Celui des 
 origines de l’islam, tout d’abord : jusqu’aux 
années 1970, la vision des débuts de cette 
religion était calquée sur les récits musul-
mans traditionnels – autrement dit, sur la 
légende dorée –, et ce n’est plus le cas 
aujourd’hui. Les études coraniques ont, el-
les aussi, beaucoup progressé, contri-
buant à « montrer que ce texte a une histoire, 
qu’il est marqué par sa porosité avec la 
 culture syriaque et ses interactions avec les 
autres religions », explicite Pierre Lory.

PRODUCTION DE NOUVEAUX SAVOIRS

La recherche sur les hadith (les paroles du 
Prophète) a fait un pas de géant : alors que 
les quelque 800 000 dits de Mahomet sont 
soumis à de vifs débats quant à leur authen-
ticité, l’étude par l’informatique a permis 
d’affiner les probabilités et les variantes. 
 Enfin, une meilleure connaissance de la 
 culture chiite est notable, dans un paysage 
islamologique occidental jusqu’à récem-
ment très axé sur le sunnisme. « Et il y a en-
core tant à faire, s’enthousiasme Juliette Du-
mas, directrice scientifique adjointe de 
l’Institut français d’islamologie, par exem-
ple sur les millions de manuscrits à l’étranger 
qui n’ont pas encore été étudiés. »

Au-delà de la production de nouveaux 
 savoirs, le renouveau de l’islamologie a des 
effets plus concrets. « Bien que nos recher-
ches ne conduisent pas à la production d’un 
contre-discours “clés en main”, en particulier 
sur la problématique de la violence en islam, 
témoigne Guillaume Dye, elles ont le mérite 
d’apporter de la profondeur et de la 
 complexité au sujet, et de montrer que des 
choses qui peuvent sembler évidentes – no-
tamment sur la prétendue violence intrinsè-
que de l’islam – ne le sont en réalité pas du 
tout. A l’instar de la Bible, le Coran est 
 ambivalent sur ce sujet, et il ne peut y avoir 
de lecture univoque. »

Cet éclairage contribue à faire – certes très 
lentement – bouger les lignes, tant chez les 
musulmans que parmi le public non musul-
man. Ce dernier peut « se rendre compte que 
la réalité de la religion musulmane, souligne 
Haoues Seniguer, ce n’est pas seulement l’is-
lam observant ou ritualiste : c’est également 
une pensée vivante, diversifiée, une philoso-
phie, très loin de se réduire à l’idéologie d’Al-
Qaida ou de l’EI ».

Néanmoins, pour que ce travail puisse 
réellement porter ses fruits, il est crucial de 
l’inscrire dans la durée. Or, regrette Pierre 
Caye, « la situation politique confuse dans la-
quelle la France se trouve, conjuguée à celle 
de l’université française, très précaire écono-
miquement, surtout pour les sciences humai-
nes et sociales, fragilise des institutions 
comme la nôtre ». Il faut du temps pour faire 
changer le rapport au savoir et les mentali-
tés. « Miser sur l’islamologie est un investisse-
ment mineur pour un retour majeur », plaide 
Juliette Dumas : sans volonté politique pé-
renne, le risque que ces efforts n’aient été 
qu’un coup d’épée dans l’eau se trouve mal-
heureusement bien présent. p

virginie larousse

l’empêche pas d’encourager ses étudiants à 
poursuivre des études doctorales en Europe.

« Force est de reconnaître que l’édifice 
 islamique classique, comme l’édifice de 
 n’importe quelle autre tradition religieuse 
ou philosophique, ne ressort pas indemne de 
l’épreuve de telles études », écrit l’historien 
Dominique Avon (Renouveau et 
 dynamiques de l’islamologie en Europe, 
Cerf, 2023), en ce sens qu’elles aboutissent 
parfois à contredire la tradition ou le 
dogme. « Mais attribuer à ces chercheurs et 
chercheuses le projet de déconstruction 
d’une foi en tant que telle relève d’un procès 
d’intention », juge-t-il.

Paradoxalement, un procès d’intention 
strictement inverse est occasionnellement 
intenté à l’islamologie : celui d’être le cheval 
de Troie de l’entrisme islamique à l’univer-
sité. En février 2021, Frédérique Vidal, à ce 
moment ministre de l’enseignement supé-
rieur et de la recherche, soupçonnait préci-
sément l’université d’être potentiellement 
« gangrenée par l’islamo-gauchisme », et 
avait déclaré son intention de charger le 
CNRS d’enquêter sur le sujet – ce qui n’a fi-
nalement jamais été acté.

Dans les faits, Guillaume Dye concède que 
les islamologues subissent parfois « des 
pressions pour aller vers des approches plus 
“inclusives”, qui dissolvent in fine la démar-
che scientifique en une approche plus confes-
sante ». Et l’islamologue Abdessamad Belhaj 
d’alerter que ces pressions peuvent con-
duire certains chercheurs à l’autocensure 
« politiquement correcte » (Renouveau et dy-
namiques de l’islamologie en Europe).

« Il faut raison garder face à de tels soup-
çons, invite Guillaume Dye. De même que 
dans tous les champs de recherche en scien-
ces humaines, il peut arriver que certains 
chercheurs aient un agenda politique ou reli-
gieux, et que l’approche apologétique prenne 
le pas sur la démarche scientifique. Cet écueil 



Cequel’historier
peutsavoIrdemanière
certainesurMahomet
nexcèdepasdeuxpages

Sommitésdesétudessurl’islam,MohammadAli Amir-
Moezzi etJohnTolan,quiviennentdedirigerl’ouvrage
«LeMahometdeshistoriens»,livrentla substantifique
moelledeleursrecherchessurleprophètedel’islam

ENTRETIEN

C’
estunesommesanséquivalent
surMahometqueviennentde
publier les Editions du Cerf
50 chercheursinternationaux,
sousladirectiondesprofesseurs
MohammadAli Amir-Moezziet

JohnTolan,deuxépaisvolumescomptabili-
sant untotal deplusde2200pages,45 étu-

des passionnanteset accessiblesau grand
public, le tout permettantd'approcher
commejamaiscepersonnagecapitaldans
l’histoire de l’humanité.

Il nes’agitpourtantpasd’uneénièmebio-

graphie, versionXXL, du Prophète.Loin de
lalégendedoréeaussibien quedescontro-

verses, cemonumentalouvragedécortique
parle menul’ensembledessources,islami-

ques et nonislamiques,qui nous rensei-

gnent surla figure deMahometà traversles

siècles,du Coranà la Sîra et aux hadiths
(biographie,paroleset actesdu Prophète),
enpassant,entreautres,par lestextesjuifs
et chrétiens,etenmobilisantlesdisciplines
lesplusvariées,dela théologieà la mysti-

que ouaudroit, de la littératureaucinéma...
En résulteunensemblequi donneà voir

larichesseextraordinairede la représenta-
tion deMahometàtraversle tempset les
cultures. Directeur d’études émérite à
l’Ecole pratiquedeshautesétudes(Paris),
MohammadAli Amir-Moezzi avaitdéjàco-

dirigé Le Corandeshistoriens(Editionsdu
Cerf,2019).JohnTolan,professeurémérite
à l’université de Nantes,est directeurde

programmeauConseileuropéende la re-

cherche et a publié Mahometl’Européen.
Histoiredesreprésentationsdu Prophèteen
Occident(AlbinMichel,2018).

Le sujetdu fondateurde l’islam est
particulièrementsensible.Orl’approche

peutsusciterdescrispations,unetelle
démarcheétantparfoisperçuecomme
dangereusepourlafoi. Querépondez-

vous à ceuxquivousaccuseraient
devouloirdéconstruirel’islam ?

Mohammad Ali Amir-Moezzi: Je ne
pensepasquele sujet soit si inflammable

que cela d’ailleurs,aucundeschercheurs
sollicitéspourceprojetn’adéclinénotrein-
vitation , pour la simpleet bonneraison

quenousmobilisonsen premierlieu des
sourcesislamiques.Notretravail nevisepas
la déconstruction.C’est unevertudu cher-

cheur quede resterrespectueuxdesonob-

jet touten s’entenantàdistanceetdansune
perspectivenon confessionnelle.Une ap-
proche historienneintelligentechercheà

poserdesquestionspertinentesplutôt que
de reprendredesréponsestoutesfaites et
descertitudesquelquepeuillusoires.

Il suffit de voir, par exemple,l’extrême
pluralitédesidéesdans la tradition islami-

que. Parfois,les musulmanssontoublieux
deleurproprepassé.Prenezle Coran alors

que beaucoupconsidèrentque l’ensemble
des musulmansétaientd’accord sur son
contenuduvivantmêmedu Prophète,il y a
euenréalitéplusdetrois sièclesde débats,

et parfois de conflits armés,entre lesmu-
sulmans àcesujet,etce n’est qu’auXe siècle

queleCoran«officiel » aétéadopté.Concer-

nant le Prophète,avantl’harmonisationde
la Sîra décidéepar le pouvoir califal à la

mêmeépoque,les biographies plus ou
moins partiellesde Mahometexpriment
nombredecontradictions,y comprissurles
donnéeslesplusélémentairesdesavie : ses
datesdenaissanceetdedécès,celle de l’hé-
gire (ou «émigration»: persécutépar les
Mecquoishostilesà sa prédication,Maho-

met s’étaitalorsinstalléà Médine,actuelle-

ment enArabiesaoudite,aveclatoutejeune

sesenfantset de sesépouses,etc. L’histo-
rien doitprendreausérieuxl’ensembledes

sourcesetdesdonnées,afin dedécortiquer
cesdivergences.

Le titredevotreouvragedésignele
prophètede l’islamparl’appellation
francisée« Mahomet». Cettedernière
fait l’objetdeprotestationsde lapart
decertainsmusulmans,qui insistent
pourquel’onutilisesonnomenarabe.
D’où vientcettepolémique?

John Tolan:Effectivement,en arabe,le

prophètes’appelleMuhammadouMoham-
med, nomsquenousemployonsà l’inté-
rieur du livre. Dans les ouvragesscientifi-

ques enfrançais,aujourd’hui,la formearabe
estde plusenplusemployée.Néanmoins,
pour legrandpublic francophone,le nom
du prophètede l’islam est Mahomet,et il

aurait étémoinsparlantde l'appelerautre-

ment. La francisationdesnomspropresest
très couranteet elle s’appliqueàd’autresfi-

gures religieuses: Jésus pour Yeshoua,
MoïsepourMoshé,etc. Il n’y a pasdequoi
s’en offusquer.Toutesleslangues,du reste,
pratiquentcettedéformation: enAfrique
subsaharienne,MahometestappeléMama-

dou, en Turquie,Mehmet,tandisqueJésus
estprénomméIssaen arabe,parexemple.Il

n’y alàaucuncaractèreoffensant.
Depuisquelquesannées,unepolémique

affirmequ’il y auraituneconnotationnéga-

tive dansle terme« Mahometx –qui signi-
fierait soi-disant« celui qui n’est pasloué»,
alorsquesonnom enarabedit exactement
le contraire.Or la francisationdu nomdu
Prophètes’estfaite auMoyenAge,populari-
sée parl’auteurdela ChansondeRoland,à la

fin du XIe siècle, ne connaissaitrien de
l’arabe–seslecteursencoremoins.Il aurait
été incapablede faire un jeu de motsen

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 34-35

SURFACE : 131 %

FREQUENCY : Daily

CIRCULATION : 275310

AVE : 161,13 K€
AUTHOR : Virginie Larousse

1 November 2025 - N°25143 Page Source

https://fetch-pdf.platform.onclusive.org/?article_id=onclusive-fr-1214381081&application_id=content_delivery&locale=fr_fr&hash=69b72c5a7b4c9e9c902214f651143a956b4dc1b75b7f692ca50632c70d821301&pdf_type=full&pdf_headers=false&full_page_link=false&media_type=print


M. A. A.-M.: Cettedivisionesten effet
miseen avantpar la traditionmusulmane.
Les historiensactuels,eux, sont néan-

moins beaucouppluscirconspectsetnere-
courent plus trop à cettepériodisation.De
fait, à l’intérieur dessouratesmecquoises
du Coran,setrouventdesversetsmédinois,
etvice versa.Tout estmêlé.En outre,pour
la périodedite médinoisedu Coran,il y a
certesdesallusionsà desbatailles,despri-

ses de positionagressivesà l’égard, notam-

ment, desjuifs et deschrétiens,maisces
dernièress’avèrentcontreditespardespas-

sages à l’inversetrèsélogieuxsur cescom-

munautés.
En réalité,ces contradictionstraduisent

sansdoutelasuperpositiondesdiscoursde
deuxgroupesde disciples: les fidèlesnon
militants,qui parlentdelafin du monde,de
la piété;et lesmilitants,quientendentpré-

parer la fin du mondeparla guerresainte.
Lescontradictionsqui apparaissentdans la
tradition musulmanereflètent peut-être
unejuxtaposition,voireuncompromis,en-

tre cesdeuxtypesdediscours.

Dansun deschapitresdulivre, lacher-

cheuse tunisienneHelaOuardimet
précisémentenavantlesnombreuses
contradictionsdesrécitsconstituant
la Sîra,c’est-à-diredestextescanoniques
sur lavie duProphète.Est-ceà dire
qu’écrireunebiographiefiablede
Mahometestimpossible?
M. A. A.-M. : Il y aunetrentained’années,

l’historienneJacquelineChabbi apubliéun
articletrèspertinent,dansla revueArabica,

groupes musulmansfondamentalistesqui
veulentdiffuserl’idée que lesFrançaisse-

raient islamophobes.

Quesait-on,précisément,de l’historicité
duprophètedel’islam?Sonexistence
nefait-elleaucundoute?

M. A. A.M.: La thèseselonlaquelleMaho-

met n’auraitpasexisté,défenduejusqu’ài a
unequarantained’annéespar certainshisto-

riens, n’est passoutenable.Lefaitquedestex-

tes non arabes sourcesjuivesenhébreu,
chrétiennesen syriaque...__ pratiquement
contemporainsdu Prophèteparlentdelui
suffità le démontrer.D’aucunsont aussiaf-

firmé queJésusn’avait jamaisexisté, mais
cette thèse a été battueen brèche. Mais
d’autrespersonnagesplusanciens,telsMoïse
ou Abraham, pourraientêtre légendaires.

Pour autant,si l’existencehistoriquede Ma-

homet nefait pasdedoute,il estfauxdedire,
commele faisaitl’historien ErnestRenanàla
fin duXIXe siècle,quedetouslesgrandspro-
phètes Mahometestle seuldont on connaît
la viepratiquementaujour lejour.

Justement,quelssontlespoints
desabiographiequi noussontconnus
aveccertitude?

M. A. A.-M.: Ceque l’historienpeutsavoir
demanièrecertainesur Mahometn’excède
peut-êtrepasdeuxpages.Ensefondantsur
leCoranetsurcequedisentlessourcesnon
islamiquescontemporainesà sonsujet,on
peutdireque nousavonsaffaire à un pro-
phète, ausensbibliquedu terme,apparuen
Arabieoccidentaleà la fin du V[e siècle,por-
teur d’unmessagequedenombreuxhisto-

riens qualifientdebiblique,c’est-à-direqu’il
sesitue dansla tradition monothéisteju-
déo-chrétienne.

Mahometannoncela fin du mondeet in-
vite lesgensà serepentir,àêtrepieux,àpra-

tiquer l’aumône,à se montrerbons les uns
enversles autrespour êtreépargnéspar la
colère deDieu.Des donnéesplus subtiles

peuventaussiêtreglanéesdansle Coransur
la spiritualitédeMahomet,grâceàunvoca-

bulaire extrêmementricheautourdu cœur
désignépar au moinsquatremotsdiffé-

rents toujours suivis par l’invitation à la
prière.Or,dansla mystiquechrétiennesyro-
orientale, onsait quela prièredu cœurest
très importante.Ce typed’indicepeutlais-

ser penserqueMahometet sonentourage
procheontpeut-êtreévoluédansun milieu
initiatiqued’originesyriaque.
J. T.: Par ailleurs, si la traditionmusul-

mane souligneque lepaganismedominait
La Mecqueavant la prédicationde Maho-

met, la lectureduCoranmontrequ’en réa-

lité la populationsemblait très largement
familiarisée avec l’univers monothéiste,
puisqu’ilestfait régulièrementallusionaux
histoiresbibliques–enparticuliercellesdes

prophètesde l’Ancienet du NouveauTesta-

ment demanièreallusive,commesi elles
étaientdéjàconnuesdetous.

Mahometsesituedanslalignée
desprophètesjuifs etchrétiens,maisse
distingue-t-ild’euxsurcertainspoints?

Et, puisqu’il revendiquecettetradition
abrahamique,a-t-il réellementvoulu
fonderunenouvellereligion?

M. A. A.-M.: LeCorannele précisepas,etce

texteest présentécommele prolongement
de la TorahdeMoïseet del’Evangile deJésus
(sourate5, 46). Prenonsce qu’on appellela
professionde foi musulmane(«Il n’y a de

dieuque Dieu et Mahometest son pro-

phète ») : elle proclamel’unicité de Dieu –
Dieu estun– et le prophétisme,c’est-à-dire
que Dieutransmetsonmessageà son peu-
ple, leJugementdernier,par l’intermédiaire
d’un messager;à la fin destemps,les gens
serontrécompensésou châtiésselon leurs
actes.Cesthèmesapocalyptiquessontclaire-

ment judéo-chrétiens.Ce qui est peut-être
assezsingulier et novateurdansle Coran,
c’estqueDieu parlerégulièrementà la pre-

mière personne–cequi estrarementle cas
danslessourcesscripturairesdujudaïsmeet
duchristianisme.
LeCorannecitequequatrefois lenom
deMahometet leprésentecomme
«unhommecommeles autres» (sourate
41,6).Commentexpliquer,dèslors,
lavénérationabsoluedont il fait l’objet?

M. A. A.-M.: L’islamet la représentationde
MahometneselimitentpasauCoran.Eten
effet, bienqueleProphètesoit rarementdé-

signé dansle textecoranique,il estprésenté
commeunhumaintoutàfait exceptionnel,
unsaint.C’estunhommequi peutentreren
contactavecDieu,recevoirsonmessageet

le transmettre.A partirdelà, plusieursfigu-

res saintesdu Prophètevont être dévelop-

pées dansdeschampsintellectuelsvariés
(philosophie,mystique,droit, exégèsecora-

nique, littérature,etc.)etlesdifférentescul-

tures, où l’image que l’on s’enfait prenddes
teintesquelquepeudivergentes.

J.T.: Poursimplifier,unelignedefracture
importantesesitueentreceux qu’onpeut
appelerles légalistes,qui voientMahomet
surtoutcomme quelqu’unayanttransmis
desrèglesvenantdeDieu,et lesspiritualis-
tes, notammentles soufis(latraditionmys-
tique del’islam),qui,àpartirduIXe siècle,in-
vitent àretrouverla spiritualitéduProphète.
On a là deuxvisionscomplètementdiffé-

rentes àlafoisduProphèteetde l’islam.
M. A. A.-M.: C’estla raisonpourlaquelleje

pensequele sujetn’estpasaussiinflamma-

ble qu’onpourraitlecroire: lesmusulmans
sontconscientsdecettepluralité,etdepuis
toujours.Les soufis ont coutumede dire
que le Prophèteportait trois vêtements: le

vêtementducombat,soit celuiduguerrier;
le vêtementde la loi, c’est-à-direles nor-

mes; et le vêtementdela pauvreté,àsavoir
la spiritualité.

Euxaffirment fairele choixdu troisième
vêtement.Cefaisant,ils indiquentexplici-
tement qu’ils ont effectuéune sélection

purification desoi,d’un cheminementspi-

rituel, en mettantdecôtéle prophètedes

légisteset desguerriers.Les djihadistes,au
contraire, font le choix du vêtementde
combat.

Est-ceparceque,aucontrairedu
catholicisme,l’islam n’estpasune
religioncentraliséeetorganisée
demanièreverticalequecette
pluralitédevuesapusubsister?

M. A. A.-M.: Certainement.Il y abiendes
clercs en islam, c’est-à-diredesgestionnai-
res du religieux,mais ils neconstituentpas
uneautoritécentrale.Il estsouventdit que
la mosquéeAl-Azhar, au Caire,estl’autorité
de l’islam sunnite.C’est sansdoute le cas

pourunbonnombredesunnites,maispas
pourtous.

Schématiquement,laviedeMahometse
diviseendeuxpériodes: la périodemec-

quoise et la périodemédinoise,avantet
aprèsl’hégire.Ellesdonnentàvoir un
Mahomettrèsdifférent,passantdela
prédicationpacifiqueauguerrierfarou-
che. Votre sommepermet-ellede résou-

dre l'énigmed’un telhiatusentreces
deuxfigures?Commentcomprendre,
en particulier,l’évolution durapportdu
Prophèteà la violence??

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 34-35

SURFACE : 131 %

FREQUENCY : Daily

CIRCULATION : 275310

AVE : 161,13 K€
AUTHOR : Virginie Larousse

1 November 2025 - N°25143



«(AUTOURDU CORAN,

ILYA EU PLUS

DETROISSIèCLES

DE DèBATS,

ET PARFOIS

DECONFLITS

ARMèS,ENTRE

LES MUSULMANS»

MOHAMMAD ALI

AMIR-MOEZZI

homet».Faireunebiographiehistoriquedu
Prophètemesemble,defait, irréalisable.Si

vous parvenezà écrireunetelle biographie,
c’estquevousn’êtespasdansuneapproche
critiquedestextes.Et sivousvoulezadopter
uneapprochecritiquedestextes,il devient
tout bonnementimpossibled’écrireune
tellebiographie.

Le Mahometdeschiitesest-il très
différentduMahometdessunnites?

M. A. A.-M.: Danslesdeuxcas,il s’agitbien
sûrd’un êtretout à fait exceptionnel,je di-

rais unêtrede lumière. Dans la mystique
sunnite,on parlede la lumièremuhamma-

dienne, qui est en quelquesorte la plus

hautemanifestationdeDieudansl’homme.
Dansle chiismeaussi,le Prophèteest un
être théophanique,c’est-à-direquelqu’un
qui, àtraverssonexistenceetsonenseigne-

ment, manifestele divin.
Ce qui est peut-êtredifférent, c’est que,

dans le sunnisme,cette lumière du Pro-
phète setransmetà traversunlivre – le co-

ran = alorsquedansle chiismesalumière

passeparlesimams–Ali et sesdescendants.
Le sunnismeestdonc,enquelquesorte,la

religion deDieufaite livre grâceà Mahomet,
tandisquele chiismeest la religiondeDieu
faite homme,égalementgrâceà Mahomet.

Enquoi le Mahometdesdjihadistes
diffère-t-il de celuidesmusulmans
traditionnels?

J. T. Il diffèreparsaviolence.Ils necom-

prennent pas le djihadisme,dont ils sont
d’ailleurseux-mêmesles victimes.Ils nere-
connaissent pas cette représentationvio-
lente du Prophèteet cetteinstrumentalisa-

tion politiqueet religieusedesafigure.

Onoubliesouventqu’aujourd’hui
il y adavantagedemusulmansd'origine
asiatiquequ’arabe.LeMahomet
indonésienprésente-t-ildesdifférences
notablesavecceluidesArabes?

M. A. A.-M.: C’estvraiqu’il y atoujoursun
amalgameentre l’islam et l’arabité. Or, les
Arabesneconstituentquede15 % à17 % des
musulmansdanslemonde.Lesplusgrands
paysmusulmanssontl’Indonésieet le Ni-

ger : noussommestrès loin de la langueet
dela culturearabes!Et lamoitié delapopu-
lation mondialemusulmanesetrouvedans
le subcontinentindien, entretrois pays: le

Pakistan,l’Indeet le Bangladesh.Sansparler
de l’islam centrasiatique,de langueturque,
et de l’islampersanenIran, enAfghanistan
ouauTadjikistan.

LeMahometindonésienestimprégnéde
la culture asiatique,où le bouddhisme,
l’hindouismeet mêmedestraditionsani-

mistes sont très présents.Celadit, même
au sein despopulationsarabes,la percep-
tion du Prophètediffère entreislammaro-
cain, saoudienou irakien,par exemple.
Tout l’intérêt denotreMahometdeshisto-

riens est précisémentdemettreen avant

Vous montrezqu’enFrance,à l’époque
desLumièresetau XIXesiècle,le pro-
phète del’islamétaitperçucomme
ungrandréformateur.Quelleaété
l’évolutiondelavisiondenotrepays
surMahomet?

J. T.: Je penseque,pour comprendrela
perceptionfrançaisedeMahomet,il fautre-

monter bienplustôt dansl’histoire et étu-

dier l'imageque desnon-musulmans,en
l’occurrence les chrétiens européens,
avaientde lui auMoyen Age.Les intellec-

tuels pensaientalors que la fin du monde
étaitproche;classifier le phénomènede
l’islam et desonprophèten’était pasévi-

dent. Dansunpremiertemps,l’idée a pré-
valu qu’il s’agissaitforcémentd’un faux
prophète,d’autantque l’Evangileavait an-

noncé la survenuede personnagesde ce
type.Mahomet,avecsonCoranreprenant
des élémentsbibliques, fait alors égale-

ment figure d’hérétique.
Parconséquent,jusqu’auXVIe siècle,les

éruditseuropéensqui s’intéressentà Ma-

homet le font dansla perspectivedecom-

battre cettehérésie.Lemomentde bascule

a lieu en1543,avecla traductionlatinedu
Coran [1141-11431 préfacéepar Martin
Luther les auteursprotestantstrouvent
dans le textemusulmandesarguments
contre les catholiques.La même année,
GuillaumePostel[1510-1581],professeurau
Collègeroyal, publie son Livre de la con-

corde entre l'Alcoran,ou loi deMahomet,et
lesévangélistes(c’est-à-direles protestants),
danslequelil renvoie dos à dos les deux
«chérésies» –_ le protestantismeet l’islam. Si

la perceptiondel’islam restenégative,c’est
peut-êtreunmoindremalpar rapportaux
catholiques,du point de vue des protes-
tants, etinversement.

Mais aux XVIIe et XVIIIe siècles,des
auteurscommencent à voir Mahomet
commeunhérosanticléricalqui a casséle
pouvoird’unclergécorrompu,ungrandré-

formateur, et l’islam comme le mono-
théisme le pluspur.

Par la suite,l'approchede l’islam se fera
plus scientifique,avec le développement
dessciencesdesreligions,qui visentà étu-

dier les cultesde manièrecomparativeet
sansenfairel’apologieni polémiquer.C’est
aussiau XIXe siècleque les romantiques
vontdévelopperunevisiontrèspositivede

Mahomet,perçucommeungrandspirituel
et poète,notammentparGoetheet Victor
Hugo, avecl’idée que lesmusulmansont
gardéune spiritualité que les Européens
ontperdueavecla modernité.Desoncôté,
Napoléonle considéraitcommeungrand
législateur.

Ensomme,c’estsurtoutàpartirde la révo-

lution iranienne,en 1979,et l’émergence
d’un islampolitiqueinquiétant,que la reli-

gion musulmaneetsonprophèteapparais-

sent commemenaçants.
M. A. A.-M.:: Ce quej’appellela révolution

philologique, au XIXe siècle,constitueun

prentissage des languesanciennes,les cher-

cheurs commencentà découvrir l’autre à

traverssestextes,etnonplusavecleurspro-

pres lunettes.Ils comprennentque les
autresne sontpasdessauvageset ont une
culture– unethéologie,une mystique,une
poésie.. qui leurestpropre.End’autrester-

mes, ils découvrentl’altérité. Celaconstitue,
je pense,unevéritablerévolutionet un che-

min verslatolérance.

VousécrivezqueceMahometdeshisto-
riens viseaussià « apaiserles esprits,
neutraliserlesfanatismesetlesincom-

préhensions ». Votretravailporte-t-il,
au-delàdeladémarchesavante,
uneintentionpolitique?

J. T.: Absolument,une intentioncivique
et politique dans le bon sensdu terme,
c’est-à-direlevivre-ensemble.Notreappro-
che peut aiderà changerlesregards.A la

foisceluidesmusulmanssurleurpropre
tradition, maiségalementcelui desnon-
musulmans à l’égard desmusulmans,en
montrantl’extrême diversité de l’islam.
Contextualiserles sujetset créerunedis-

tance critique salutaireva dansle sensde
l'apaisement.Je suisconvaincuquedonner
uneépaisseurhistoriqueausujetpermet
d’en désamorcerle côté potentiellement
toxique.

PROPOSRECUEILLISPARVIRGINIELAROUSSE

«LeMahometdeshistoriens»,

ouvragedirigéparMohammadAli

Amir-MoezzietJohnTolan.Editions
du Cerf,2224pages,59euros
jusqu’au31janvier2026,puis 79 euros.

«C’ESTSURTOUT

aPARTIR

DE LA RèVOLUTION

iraNIENNE,

EN 1979,

QUEL’ISLAM

ET SON PROPHèTE

APPARAISSENT

MENAçANTS»

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 34-35

SURFACE : 131 %

FREQUENCY : Daily

CIRCULATION : 275310

AVE : 161,13 K€
AUTHOR : Virginie Larousse

1 November 2025 - N°25143



All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 34-35

SURFACE : 131 %

FREQUENCY : Daily

CIRCULATION : 275310

AVE : 161,13 K€
AUTHOR : Virginie Larousse

1 November 2025 - N°25143



Lavraiehistoire

deMahomet
Le prophètedel’islamestscrutépar50chercheursinternationaux

dansLeMahometdeshistoriens(Cerf),qui fait la partentremytheetréalité.

C
inquantespécialistesinternatio-

naux del'islam,2 000pagesetun
cahierd’illustrationssomptueux
rassemblésdansunbeaucoffret...

C’est unesommeconsacréeà Maho-

met queproposentleséditionsduCerf,

sousla directiondeMohammadAli
Amir-MoezzietJohnTolan,etdontLe

Pointalaprimeur.Cetouvrage,LeMaho-

met deshistoriens,estun événement.
Pourlapremièrefois enfrançais,un
collectifdechercheursparmilesplus
pointusétudiedefaçonscientifiquela

figureduprophètedel’islam,sonmes-

sage,sonaction,sonrayonnement,ses
représentations,sesdisciples...Les

sourcessontdécortiquées.Les tradi-

tions arabe,africaine,persane,indoné-
sienne... sontexplorées.Leslittératures
sontanalysées.Mythesetlégendessont
passésaucrible.Cetteœuvremosaïque
faitsuiteauCorandeshistoriens,publié
en 2019 et comprenantplus de

3000pages,devenuuneréférenceau-

jourd’hui. DeuxprojetsportésparMo-
hammad Ali Amir-Moezzi.Néen1956à
Téhérandansunefamillefrancophone,
arrivé en Francepoursesétudesuni-

versitairesı enI974,professeurdesuni-
versités, directeurd’étudesà l’ëcole
pratiquedeshautesétudes,l’homme
estungrandspécialistedel’islam chiite
et del’histoire dela rédactiondu co-

ran. EntretiensurMahomet,entre
mytheet réalité.

LePoint: Peut-onaujourd’huiétu-

dier Mahometscientifiquement?
MohammadAli Amir-Moezzi: Selon
lepointdevuedeshistoriens,enOcci-

dent, oui. L’Occidenta développéune
étudedistanciée,critique,deschosesde
la foi, y comprisdesécrituresetdesfi-

gures saintes,cequi a prisplusieurs
siècles.Lespaysmusulmans
n’ont pasconnula mêmehis-

toire. Et doncil y a toujours
cettecrainte,éprouvéepar la

plupart musulmans,qu’une
étudehistoriqueetscientifique
puissemenacerleurfoi enin-

troduisant justementla relati-

visation historique.
Quesavons-nousde
Mahomet?
Tout dépenddupointdevue
quenousadoptons:celuides
musulmansouceluidel’histo-
rien moderne.Pourle musul-

man, Mahometestleprophèteetlesaint

parexcellencedesareligion.Il avécu

verslesVI etVII® sièclesdenotreèreen
Arabieoccidentaleet il areçu,par l’in-
termédiaire del’angeGabriel,la révéla-

tion divine,laquelleaétémiseparécrit,

cequi a donnéle Coran.Selonla tradi-

tion, on apuétablirtardivement,deux

sièclesà peuprèsaprèslamortdu Pro-

phète, unesortedebiographieofficielle

quicontientpratiquementtouslesdé-

tails desavie.Cequiafait direàErnest

Renan,àlafin duXIX siècle,que,parmi
touslesprophètes,Mahometestleseul

qui soit vraimenthistorique.Au-

jourd’hui, noussavonsqu’iln’enestrien.
Cequel’historienmodernepeutsavoir,
demanièreassezcertaine,sur laviede
Mahometnedépasseraitpasunepage.
Labiographieofficielle a étéprécédée

d’autresécritsbiographiques,
oùles contradictionssontlé-

gion, ycomprissurlesdonnées
lesplusbasiques:: ladatedesa
naissance,desa mort, de l’hé-
gire, le nombredesesenfants,
desesépouses,sestraits deca-

ractère... Ces«biographies›» ont
étéécritespar desauteursap-

partenant àdesfactionsrivales,

qui disentdonctout etson
contraire.Noussavonsque
Mahometaexisté,entreleVIêet
le VII® siècle,enArabie.Les

sourcesnonarabesetnonisla-

miques contemporainesoulégèrement
postérieures,surtoutsyriaquesou hé-

braïques, parlentdeluicommed’unpro-

phète quivientannoncerlafindumonde.

Il a probablementessayédeconquérir
Jérusalem,maisil n’apasréussiet il est
mort. C’estpratiquementtoutceque
l’on peutdire.

Vousaffirmezquela viedeMaho-

met tientsurunepage.Maisvotre
ouvrageencompte2000...
Pourl’historien,sabiographieserésume

MohammadAli

Amir-Moezzi, his-

torien, spécialiste
de l’islamchiite.

KHANH

RENAUD

POUR

«
LE

POINT

»

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 128-131

SURFACE : 313 %

FREQUENCY : Weekly

CIRCULATION : 399291

AVE : 86,7 K€
AUTHOR : Jèrome Cordelier

16 October 2025 - N°2777 Page Source

https://fetch-pdf.platform.onclusive.org/?article_id=onclusive-fr-1210364911&application_id=content_delivery&locale=fr_fr&hash=f6c9d843c45549a0d7d7a63bfc61306b3e32588432de7afaee53b3ec2183f5c4&pdf_type=full&pdf_headers=false&full_page_link=false&media_type=print


àpeudechose.Mais,dans1sl’histoiredes
religions,parfoislafigured’unhomme
saintestbeaucoupplusimportanteque
celledesonpersonnagehistorique.Pre-

nons l’exempled’Abraham.Que
connaît-ondelui?Rien.Maisregardez
cequ’il représentedanslejudaïsme,le

christianisme,l’islam. Cequinousin-
téresse dansLeMahometdeshistoriens,(Yetlsrdee
cesontlesdifférentesreprésentations
duProphète,safigure ousesfigures,à
traverslesdifférentsdomaines,lesdif-

férentes cultures,lesdifférentsislams,
duCoranaucinéma.
LafiguredeMahometvarie-t-elle
selonlestraditionset lescultures
islamiques?
Il y abiensûrbeaucoupdetraitscom-

muns, maiselleabsorbeaussidesélé-

ments issusdesdifférentescultures,
indonésienne,africaine,turque,etc.
Soulignonségalementque les repré-

sentations duProphètevarientdansla
mystique,la philosophie,le droit, la

théologie,l’art..Cependant,il restetou-

jours unhorizonspirituelpourtous.

Dansl'art, il n’estpasinterditdele
représenter?
C’estunefausseidée.Parmilesdiverses
écolesjuridiquesdel'islam,certaines
ontinterditlareprésentationhumaine,
maiscen’estpasle casdetoutes.Beau-

coup d’écolesontnonseulementper-
mis, maisontmêmecommandédes
manuscritsoùl’on retrouvelesrepré-

sentations du Prophète.Parexemple,
dansl’islam turco-persanà partir du
MoyenAge,nousavonsénormément
dereprésentationsduProphète,même
parfoissansvoile.Cettefausseidéede

l’interdictiontotaledelareprésentation
a étédéveloppéerécemment,surtout
avecl’islam politiqueou le salafisme.

Dansle livre,nousconsacronsunlong
chapitreà l’art classiqueet un cahier

d’illustrationsoùl’onvoitreprésentéle
Prophète.Dansle chiisme,l’iconogra-
phie estextrêmementriche.Il suffitde

sebaladerenterrechiitepourvoirénor-

mément deportraitsdesaints.

Sunnismeetchiismeont-ilsdes
approchesdifférentesdeMahomet?
Danslechiisme,leprophèteestunefi-

gure théophanique,c’est-à-dire
quelqu’unqui manifesteàtraversson
êtreetsonenseignementlesattributs
divins.C’estunêtrequipeutêtreconsi-

déré commeun«hommedivin».C’est
égalementlecasdanslamystiquesun-

nite, qui parletrèssouventdela «lu-
mière deMahomet».Lepointimportant
estlamanièredontleProphètetrans-

met cettelumièrespirituelle.Dansle

chiisme,elle esttransmiseà travers
ceuxqu’onappelledesimams,lesguides
spirituels,à commencerparAli, le
gendredeMahomet.Dans.lesunnisme
orthodoxe,cettelumièreesttransmise
surtoutàtraversleCoran.Sijevoulais
résumer,je diraisquele sunnismese-

rait l’islamd’un«Dieufaitlivre»,alors

que,dansle chiisme,onaaffaireà l’is-
lam d’un «Dieufaithomme» àtravers
lesfiguresduprophèteetdel’imam.
Avecquellesconséquencessurla
pratiquepolitique:
Lespratiquespolitiquesdépendentdes

époquesetdeslieux,maisonrencontre
le phénomèneuniverselde l’instru-
mentalisation politiquedu religieux,
quiapeudechosesàvoiraveclecontenu
desreligionsetleursfiguressaintes.
LemessagedeMahometa-t-il été
dévoyéparlespolitiques?
Oui, c’esttoujoursle casaveclesreli-

gions qui,entantqu’institutions

« Pourl’historien
moderne,la viede

Mahometnedépasse
pasunepage.»

Révélation.Enluminurede1436montrantMahometconduitparl’archangeGabriel

à la rencontredesâmesdesprophètesNoéet Idris.

TURC/MAXPPP

FONDS

Ll”

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 128-131

SURFACE : 313 %

FREQUENCY : Weekly

CIRCULATION : 399291

AVE : 86,7 K€
AUTHOR : Jèrome Cordelier

16 October 2025 - N°2777



O.. collectives,sontaussidesinstru-

ments depouvoir.L'islamentantque
religionimpérialeestné quelquesdé-

cennies aprèsla mortduProphète,no-

tamment avecla dynastieomeyyade.
Effectivement,ilestinstrumentalisépapar
lescalifes.Un califeextrêmementim-

portant, Abd al-Malik, à la fin du
VII® siècle,estprobablementàl'origine
dela naissancede l’islam commereli-

gionimpériale. C’estluiquiauraitdonné

sonnomàcettereligion,présentéleco-
ran commesontextesacréetMahomet

commesonprophète.Apartirdelàcom-

mence un processusd’arabisationet
d’islamisationdecettereligionà l’ori-
gine beaucoupplusinclusive.Mais,à
côtédecetislamdedomination,il y a
d’autresislamsquicontinuentleurche-

min et qui permettentàladimension
spirituellederestervivante.
CommepourJésusouBouddha,
ona construitunelégendeautour
deMahomet.Dequellefaçon?
Passeulementune,beaucoupde lé-

gendes, selonlesépoquesetleslieux.
C’estle lot commundessaints.Déjà
dansles«biographies»,nousavonsun
certainnombrederécitsquiparaissent
être deslégendes.Quandje dis ««lé-

gende», il n’y a aucunsenspéjoratif.
Ce sontdesrécitsapologétiquesqui
viennentappuyeret développerla fi-

gure sainte.Etcesrécitssontextrême-

ment précieuxpourl’historien,carils
nousdonnentdesimagestrèsvivantes
dela figureduProphètedanslesdiffé-

rentes culturesdel’islam.
Quellessontlesrelationsde
Mahometaveclesfemmes?
Commepourd’autrescasetcommeje
l’ai déjàdit, onnesaitriendemanière
certaine.Là encore,les récitscom-

portent énormémentdecontradictions.

Maislapolémiquechrétienneantimu-

sulmane pendanttout leMoyenâgeet
plustardafaitdeMahometunhomme
de luxureeninstrumentalisantcer-

taines traditionsislamiques.
Mahometest-ilunchefdeguerre?
Sil’on regardela tradition,oui. Lesder-

nières annéesdesavie sesontpassées
dansdescombats.Il commencesamis-

sion àLaMecque,il estmal reçu,chassé,

et trouverefugeàMédine.Il devient
alorspluspuissant,fédèredestribuset

commenceàlivrerbataille,trèssouvent
contresapropretribumecquoise.Fina-

lement, il yalaconquêtedeLaMecque.
Sivousvous.appuyezsurcesrécits,vous

pouvezdirequ’effectivementMahomet
a étéà un momentdonnéunchefde

guerre.Il aprobablementessayé,avec
sesfidèlesmilitants,de préparerle
mondepourlesfinsdernières.Maisl’his-
torien relèvedespointsd’interrogation
partout.Cequiestcertainselonleco-

ran, c’est que nousavonsaffaireà un
prophètequi estvenuannoncerla fin
dumonde.Limagequenousavonsde

lui,quiaégalementnourrilapolémique
chrétienne,estcelled’unchefdeguerre.
Dansla biographieofficielle, c’estun
personnagequi réunitbeaucoupde
contradictions:unhommederecueil-

lement, deprière,detolérance,maiséga-

lement undominateurpourqui lebut
justifie touslesmoyens,ycomprisl’as-
sassinat. L’historienal’impressionqu’on
donnedelui l'imaged’unchefqui légi-

time lapolitiqueimpériale,laconquête.
Dansquellemesurecettefigurecorres-

pond-elle à la réalité?Onnele saitpas.
Le conquérantprospère-t-ildansle
rejet,voirelahaine,particulière-

ment àl’encontredesJuifs?
CertainespartiesduCoranetcertaines
traditions, reflétantparfoislespolé-

miques antijuiveschrétiennes,vont
danscesens,maisrelatent-ellesla réa-

lité historiquedeMahometoubienla
volontédescerclesdu pouvoirulté-

rieurs pourjustifierleurpolitiquede
dominationsurlespeuplesconquis?
La questionseposedemanièreaiguëà
l’historien.

«L’islam impérial

estnébien après
la mortdu Prophète.»

Pèlerinage.Le Prophète(voilé)àdosdechameausuitAli, deretourdeGhadirKhum.

PageprésuméedumanuscritKhâvarânnâmeh(milieuduXIXesiècle,Iran).

DC

WASHINGTON

ART,

ASIAN

OF

MUSEUM

ATIONAL

Z

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 128-131

SURFACE : 313 %

FREQUENCY : Weekly

CIRCULATION : 399291

AVE : 86,7 K€
AUTHOR : Jèrome Cordelier

16 October 2025 - N°2777



Entantqueprophète,quelestsonmessage?
Si l’onconsidèrequele Coranestsonmessage,
celui-ciestreconnaissablepar toutJuifet tout
chrétien.D’abord,lemonothéisme:Dieuestun.
Ensuite,le prophétisme:ceDieuparleàdes
hommesquitransmettentsonmessage
àleurpeuple.Puislesfins dernières: le

Jugementdernier.Voilà l’essentiel.Mais

il y aégalement,disséminéesde ma-

nière plussubtile,desdonnéesspiri-

tuelles trèsintéressantes.Parexemple,
le rôledela prière,le zikr, l’invocation
deDieu.Lespassagesqui enparlent
sonttrèssouventaccompagnésdela

mentionducœur.Cetteassociation
entrela prièreet le cœuresttrèspré-

sente dansleCoran.
Commentexpliquer,alors,la
violencedecertainspassages:?

Cespassagesappartiennentàleurtemps
etàleurslieux;autrementdit l’histoire
etlagéographiepeuventlescontextua-
liser etdoncmontrerleurcaractèrerelatifetacces-

soireparrapportà d’autrespassagesquitransmettent
desmessagesessentielsd’ordremoraletspirituel.
C’estainsiquelavisionhistoriqueapuparexemple
contextualiserlespassagesultraviolentsdel’An-

cien Testamenten montrantleur archaïsmeet
l’impossibilitédeleurapplicationaujourd’hui.
Aprèslesviolencesquiontsuivi la publica-
tion descaricaturesdeMahomet,prenez-
vous desrisquesàpublier«Le Mahometdes
historiens»en2025?
Jenecroispas.Lescaricaturesont étéperçues
commeuneoffensepar un certainnombrede
musulmansviolents, minoritaires,je tiensà le

souligner.Celivre estuneapprochehistorienne,
philologique,anthropologiquetoutàfaitrespec-

tueuse de sonobjet,la figuredeMahomet.Les

sourcessontluesavecdeslunettescritiques,mais

avecrespectetvolontédecompréhension.Tout
enétantdistancié,l’historiendoitresterextrême-

ment respectueuxde sonobjetetdeceuxqui
croient PROPOSRECUEILLISPARJèRoMECORDELIER

«Mahometest

unpersonnagequiréunit

beaucoupdecontradictions.»

«LeMahometdes

historiens›»,SOUSla

directiondeMoham-

mad Ali Amir-Moezzi

etJohnTolan(Cerf,

2208p.,59 €).

All rights reserved

COUNTRY: France 

PAGE(S) : 128-131

SURFACE : 313 %

FREQUENCY : Weekly

CIRCULATION : 399291

AVE : 86,7 K€
AUTHOR : Jèrome Cordelier

16 October 2025 - N°2777



Histoire d’un prophète 

Mahomet



2� / MUHAMMAD Histoire d’un prophète

Créé en 2022 et placé sous la tutelle du ministère de l’Enseignement supé-
rieur et de la Recherche, en partenariat avec Aix-Marseille Université, 
l’École normale supérieure de Lyon, l’École pratique des hautes études, 

l’Institut national des langues orientales, les universités Lumière (Lyon 2) et 
Jean-Moulin (Lyon 3) ainsi que l’université de Strasbourg, l’Institut français d’is-
lamologie, l’IFI, a essentiellement pour mission de développer « l’islamologie 
fondamentale », la notion de fondement renvoyant, ici, aux sources scripturaires 
de l’islam ainsi qu’aux différentes interprétations dont elles ont pu faire l’objet. 
Lire, éditer, commenter, traduire, renvoie à ce qu’on appelle, depuis le xve siècle, 
les humanités, grâce auxquelles les différentes religions du Livre n’ont jamais 
cessé de converger. La philosophie, l’histoire, l’anthropologie et les sciences so-
ciales, disciplines dont les fondements humanistes ne sont plus à rappeler, ne 
sont pas oubliées non plus. La mise en valeur du patrimoine islamique constitue 
ainsi l’un des piliers de l’action de l’Institut, dans toutes ses langues d’expression : 
arabe, persan, turc, indonésien, etc. 

Développer la recherche, diffuser le savoir
Autour de cette mission fondatrice, quatre axes fondamentaux ordonnent les 
activités de l’IFI. Le premier axe consiste à soutenir la relance de la recherche 
en islamologie, au sein des établissements de l’enseignement supérieur, tout 
particulièrement parmi ses partenaires. Ensuite, il lui revient d’étoffer l’offre de 
formation universitaire en islamologie, en soutenant l’ouverture de nouveaux 
diplômes, autant à l’attention des étudiants que du monde professionnel. En 
troisième lieu, il s’implique dans le développement du rayonnement de l’isla-
mologie française à l’international. Enfin, fort de son expertise scientifique, l’IFI 
est un interlocuteur privilégié pour assister et conseiller la puissance publique. n

SOMMAIRE

2���	�	  INTRODUCTION  
	 L’Institut français 
	 d’islamologie

3���	�	  ÉDITO 
	 Les défis de l’islamologie 
	 De Pierre Caye

4���	�  	�	 Un personnage 
historique. 
Que sait-on de sa vie ? 
	Par Mohammad Ali Amir-Moezzi

14���	�	 Vu d’Occident 
	 Par John Tolan

18���	�	 	Le Prophète, ses femmes 
	 et Voltaire 
	 Par Juliette Dumas

20���	�	 L’affaire Rodinson 
	 Par Dominique Avon

22���	�	 Représenter Muhammad 
	 en terres d’Islam 
	� Par Christiane Gruber

26	�	 Sur les traces du 
	 Prophète. Enquête sur  
	 les reliques  
	 Par Julien Loiseau

Revue mensuelle créée en 1978,  
éditée par Les Éditions L’Histoire   
41 bis, avenue Bosquet, 75007 Paris 

Président-directeur général et 
directeur de la publication : 
�Claude Perdriel 
Partenariats et événements : 
Alain Scemama

Directrice de la rédaction :  
�Valérie Hannin 
Chef de rubrique  : �Ariane Mathieu 
Chargée de projets et partenariats :  
Lucile Juteau
Rédaction et suivi éditorial :  
Huguette Meunier, Sophie Le Gallo
Directrice artistique : �Marie Toulouze 
Service photo : �Jérémy Suarez-Lalouni

�Dépôt légal octobre 2025. © 2025 Éditions L’Histoire.  
Origine du papier :  Espagne - Fibres recyclées : 0 % - 100 % PEFC  
Imprimerie : DB Print - Fabrication : Créatoprint

Président de l’Assemblée  
générale de l’IFI :  
Claudio Galderisi 
Directeur : Pierre Caye
Président du conseil scientifique :
Mohammad Ali Amir-Moezzi
Directrice adjointe scientifique :
Juliette Dumas
Directeur adjoint administration, finances : 
Gaspard Azéma
Responsable des relations  
internationales :
Maroun Aouad
Chargé de communication :  
Cédric Baylocq
Secrétaire de direction :  
Ariane Krafft

Édition spéciale

COUVERTURE : 
En fond : le Prophète Muhammad en 
prière aux portes de l’Enfer, miniature  
du Livre de l’ascension du Prophète, 1436 
(BNF, Manuscrits, Suppl. Turc 190, 
folio 44). 
Au premier plan à gauche : le nom du 
Prophète Muhammad calligraphié deux 
fois en symétrie, par le calligraphe turc 
Mohammed Hafiz al-Karmani, 1775 
(Roland & Sabrina Michaud/
Akg-images) ;  
A droite : Muhammad visitant l’Enfer 
avec l’archange Djibril (Gabriel), détail 
d’une miniature du Livre de l’ascension du 
Prophète, 1436 (BNF, Suppl. Turc 190, 
folio 61)

L’Institut français 
d’islamologie

Institut français d’islamologie  
Campus Condorcet 
14, Cour des humanités 
93300 Aubervilliers

Les colloques de l’IFI à venir :
n 15-17 décembre 2025 :  
« Croyances, sciences et raison »  
(à la Sorbonne, en partenariat avec 
l’Université Mohammed-Ben-Zayed 
d’Abu Dhabi)

n Septembre 2026 : 
« Arts et ornements en Islam ».  
(en partenariat avec Aix-Marseille 
Université)

www. institut-islamologie.fr



Les défis de 
l’islamologie

/ �3

L’ islamologie fondamentale, c’est-à-
dire l’étude et l’édition scientifiques 
des sources de la culture islamique, 

est une science en perpétuel renouvellement 
à qui l’avenir appartient : des millions de ma-
nuscrits dorment inconnus, non répertoriés, 
dans les bibliothèques du Moyen-Orient, en 
Inde du Nord ou encore en Russie et dans ses 
anciennes républiques d’Asie centrale. Parmi 
eux, figurent des centaines d’œuvres dont on 
ignore non seulement le contenu mais aussi le 
titre. C’est dire combien l’islamologie est une 
promesse de nouvelles connaissances. Notre 
collègue Maroun Aouad, fort de son excep-
tionnelle expertise des bi-
bliothèques du monde 
arabo-musulman, vient 
ainsi de découvrir et d’édi-
ter le Commentaire moyen 
à la Métaphysique d’Aris-
tote, d’Averroès, que l’on 
croyait définitivement 
perdu. Une telle recherche 
rencontre de nombreux 
obstacles, d’abord de nature géopolitique 
puisque les fonds en Iran ou en Russie, mais 
aussi en Syrie ou en Irak sont difficiles d’accès, 
mais surtout financiers. Il faudrait que le pa-
trimoine écrit puisse bénéficier des mêmes 
moyens que le patrimoine archéologique. A ce 
titre, l’Institut français d’islamologie (IFI) or-
ganise des ateliers de formation à la codicolo-
gie en Turquie, au Liban, dans les Émirats, 
voire dans les républiques caucasiennes.

D’une façon générale, la création de l’IFI et 
la spécificité de son cadre institutionnel s’ins-
crivent dans une nouvelle politique nationale 
et durable de soutien à la recherche en islamo-
logie, que je souhaite voir s’étendre à d’autres 
domaines des sciences humaines et sociales.

Les événements du 7 octobre 2023 ont en-
traîné une forte polarisation du débat poli-
tique en Europe qui rend moins aisé le dia-
logue entre les cultures. Pour parer à cette 
situation, nous avons pour objectif de dé-
fendre les savoirs contre toute manipula-
tion politique, religieuse, idéologique. Nous 

nous efforçons aussi d’étendre notre horizon 
pour échapper au piège identitaire qui me-
nace tout ce qui concerne l’islam. Nous ve-
nons d’organiser, en partenariat avec l’uni-
versité de Strasbourg, un colloque sur « La 
diversité en Islam(s) », qui montre qu’on ne 
saurait essentialiser les objets de l’islamolo-
gie, ni en privilégier certains au détriment 
des autres. Nous organisons encore, du 15 
au 17 décembre 2025 à la Sorbonne, en par-
tenariat avec l’université Mohammed-Ben-
Zayed d’Abu Dhabi, un non moins important 
colloque intitulé « Croyances, sciences et rai-
son » qui questionne les trois grandes religions 

du Livre au crible des exi-
gences les plus rigou-
reuses de la pensée. Nous 
nous intéressons aussi à 
la place qu’y occupent le 
droit, les pratiques et les 
mœurs, ou encore aux 
arts comme facteur de 
dialogue et de pacifica-
tion entre les cultures. 

Nous préparons sur ce dernier sujet, avec Aix-
Marseille Université, un colloque internatio-
nal en septembre 2026. Pour défendre cette 
approche, nous pouvons compter sur le sou-
tien de nos partenaires internationaux de plus 
en plus nombreux au Moyen-Orient comme 
en Europe.

C’est dans une même optique de diffuser 
au grand public les acquis de l’histoire des 
religions que nous proposons, en partena-
riat avec le magazine L’Histoire, ce fascicule 
sur Mahomet. Celui-ci a été réalisé sous la di-
rection de Mohammad Ali Amir-Moezzi, pré-
sident du conseil scientifique de l’IFI, et de 
Juliette Dumas, directrice adjointe scienti-
fique de l’IFI. Ce dossier accompagne la paru-
tion en novembre, aux Éditions du Cerf, d’un 
ouvrage monumental : Le Mahomet des histo-
riens, dirigé par Mohammad Ali Amir-Moezzi 
et John Tolan. n

Pierre Caye 
Directeur de l’IFI

« Nous essayons  
de défendre les 
savoirs contre toute 
manipulation 
politique, religieuse, 
idéologique »

MUHAMMADHistoire d’un prophète



MUHAMMAD Histoire d’un prophète 4� /

E
D

IN
B

U
R

G
H

 U
N

IV
E

R
S

IT
Y

 L
IB

R
A

R
Y

, 
M

S
. 

O
R

. 
2

0
 F

O
L

IO
 4

5
R

 ;
 N

P
L

/
O

P
A

L
E

.P
H

O
T

O
 

Un personnage historique 

Que sait-on  
de sa vie ? 

Entretien avec Mohammad Ali Amir-Moezzi 

A la Kaaba �Sur cette miniature persane du Jami al-tawarikh (vers 1307), le jeune Muhammad, qui n’a pas encore reçu la 
Révélation, démontre sa capacité à résoudre les conflits entre les clans Quraych, qui veulent tous avoir l’honneur de placer  
la Pierre noire dans la maçonnerie de la Kaaba, lors de la reconstruction du sanctuaire. Il propose de poser la pierre sur un 
tissu pour que tous les clans contribuent ensemble à la positionner. Muhammad porte la barbe et les cheveux longs, mais pas 
de moustache : la Tradition insiste sur l’harmonie de ses traits et de sa carrure, tout chez lui étant équilibré et sans excès.



/ �5
H

A
N

N
A

H
 A

S
S

O
U

L
IN

E
/

O
P

A
L

E
.P

H
O

T
O

 –
 I

N
D

E
X

/
C

O
L

L
. 

C
H

R
IS

T
O

P
H

E
L

 

L’AUTEUR �Directeur d’études 
émérite à l’École pratique des 

hautes études,  
�Mohammad Ali 
Amir-Moezzi vient 
de diriger, avec John 
Tolan, Le Mahomet 
des historiens (Cerf, 
2025).

Qui était vraiment 
Muhammad ou 
Mahomet, comme 
l’appellent les Français ? 
Le récit de sa vie, 
transmis par la 
tradition religieuse 
musulmane depuis 
le Moyen Age, est 
en grande partie 
légendaire, mais 
les historiens, 
aujourd’hui, sont 
capables de mieux  
le cerner. 

L’Histoire : Après Le Coran 
des historiens en 2019,  
vous venez de diriger Le 
Mahomet des historiens avec 
John Tolan, à nouveau aux 
éditions du Cerf. Quelle est 
l’ambition de ce livre ? 
Mohammad Ali Amir-Moezzi : 
Tout part d’une définition simple : la 
cinquantaine d’auteurs sont des his-
toriens ou historiennes  ; et il n’y a 
pas d’approche confessionnelle dans 
le livre. Il s’agit de proposer une his-
toire la plus objective et la plus col-
lective possible, qui se distancie des 
nombreuses narrations à visées apo-
logétiques ou polémiques de la vie du 
Prophète de l’islam.

L’idée, surtout, a été de comprendre 
l’évolution des représentations de 
la figure de Muhammad et sa pré-
sence dans les différents domaines 

de l’islam, de la mystique à la philo-
sophie. Nous avons ensuite cherché à 
montrer la transformation du regard 
porté sur Muhammad à travers les 
époques en dehors de l’Islam, avec la 
bascule qui s’opère en Occident entre 
le Moyen Age et la Renaissance puis 
les Lumières, quand la « révolution 

philologique » conduit les savants oc-
cidentaux à s’intéresser à d’autres re-
ligions que la leur, et plus seulement à 
des fins de controverse. Il s’est agi aussi 
de montrer l’évolution de cette repré-
sentation dans l’art, jusqu’à l’Époque 
contemporaine et au cinéma. Les deux 
derniers chapitres sont davantage 
historiographiques et permettent de 
connaître les images de Muhammad 
chez les islamologues modernes et 
contemporains.

Pourquoi avoir gardé  
le nom de Mahomet dans  
le titre et non celui de 
Muhammad, utilisé par  
les musulmans ? 
Mahomet est le nom francisé de 
Muhammad depuis le xiie  siècle, 
que l’on trouve par exemple dans La 
Chanson de Roland. Si, selon les chro-
niqueurs arabes, Muhammad est le 
nom que le Prophète employait lui-
même, il faut garder en tête que ce 
n’est sans doute pas son prénom 
d’origine mais probablement plutôt 
son surnom prophétique, qui signifie 

DATES-CLÉS

350-570 
Le royaume de Himyar, 

converti au judaïsme, étend 
son contrôle sur le sud-
ouest de la péninsule 

Arabique. Le polythéisme 
arabe recule.

518-525 
Conquête de Himyar par le 
royaume chrétien d’Aksum.

570 
Selon la Tradition, 

naissance de Muhammad  
à La Mecque.

610 
Muhammad reçoit ses 
premières révélations.

622 
Hégire. Muhammad s’exile 
de La Mecque et établit sa 

communauté à Médine. 
Date retenue comme début 

du calendrier musulman.

624-630 
Muhammad mène une 

guerre contre les Mecquois 
et affirme son autorité sur 

une partie de l’Arabie.

632 
Selon la Tradition, mort de 
Muhammad à Médine et 
lutte pour sa succession.

632-661 
Règne des quatre premiers 
califes, dits « Rashidun », 
jusqu’à l’assassinat d’Ali.

661-680 
Règne de Muawiya, 

fondateur de la dynastie 
des Omeyyades.

685-705 
Règne d’Abd al-Malik : 

fixation du texte du Coran.

Milieu du 
viiie siècle 

Compilation de la Sira.

ixe siècle 
Composition des grands 

recueils de hadith.

1142 
Première traduction du 

Coran, en latin, entreprise 
par Pierre le Vénérable, 

abbé de Cluny.

Inscription �Le nom de Muhammad  
apparaît pour la première fois dans les 
inscriptions de fondation du Dôme du 
Rocher, à Jérusalem, achevé en 692.



6� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

verbale qui signifie « il n’est pas digne 
de louanges ». Cela me semble aber-
rant : il est évident que ceux qui ap-
pelaient Muhammad « Mahomet » au 
xiie siècle n’avaient nulle intention de 
déformer le terme musulman ! Nous 
avons donc décidé, dans le titre, de 
garder le terme plus connu du public 
francophone et d’exposer, dans l’intro-
duction, l’histoire et les polémiques 
sur cette appellation.

Quelles sont les sources 
habituellement utilisées  
pour écrire l’histoire de 
Muhammad ?
La figure de Muhammad comme 
Prophète de la nouvelle religion im-
périale se fixe vraiment sous le règne 
d’Abd al-Malik (685-705), au moment 
où l’empire trouve à la fois un nom 
pour sa religion (l’islam) et son Livre. 
Les recherches les plus récentes sug-
gèrent en effet que la version du Coran 
que nous connaissons aujourd’hui (le 
Coran que l’on peut dire « impérial ») 
n’a vraiment été fixée et publiée que 
sous son règne, à l’encontre du récit 
traditionnel qui date cette fixation du 
règne d’Uthman (644-656). Dès lors, 
on peut supposer qu’en un demi-siècle 
et comme en témoignent certaines 
sources islamiques, beaucoup de mo-
difications ont pu être apportées au 
texte coranique, notamment en ce qui 
concerne la question si sensible de la 
succession de Muhammad – sur la-
quelle se joue la dissidence du chiisme.

Mais ce n’est pas dans le Coran qu’il 
faut chercher la vie de Muhammad. 
Les deux autres sources arabes ma-
jeures longtemps utilisées par les his-
toriens et les théologiens pour écrire 
la vie du Prophète de l’islam sont la 
Sira et les hadith (« récits »), qui for-
ment ensemble l’essentiel de la Sunna 
(« la Tradition »). Or ces sources posent 
d’immenses problèmes. 

La Sira, « Vie exemplaire », déroule, 
dans l’ordre chronologique, une des-
cription de la vie de Muhammad pra-
tiquement jour par jour (cf. page ci-
contre). Elle rassemble les multiples 
traditions transmises à son sujet à par-
tir du début du viiie siècle de l’ère chré-
tienne, soit près d’un siècle après sa 
mort en 632, selon la Sunna. La plus 

ce qui est certain, c’est que celui-ci 
se stabilise au viie-viiie siècle, après 
qu’il a été gravé en 692 parmi les 
inscriptions à l’intérieur du Dôme du 
Rocher, à Jérusalem. Et encore, cette 
dénomination connaît des variantes 
selon les régions et les dialectes, 
entre « Mohammed », « Mahmed », 
« Mehmet » ; variations liées aussi aux 
caractéristiques de l’alphabet arabe : les 
voyelles ne sont pas systématiquement 
écrites. En Occident, les transcripteurs 
de l’arabe ont eux-mêmes hésité 
entre « Mahumet », « Mohammed », 
«  Mamed  » ou «  Moameth  ». C’est 
finalement la francisation « Mahomet » 
qui s’est imposée.

Depuis dix ans, des polémiques ont 
surgi à propos de ce dernier nom. 
Certaines mouvances salafistes, qui 
suivent une approche très rigoriste de 
l’islam sunnite, considèrent qu’il s’agit 
d’une déformation outrageante du 
nom en expliquant que « Mahomet » 
viendrait de ma humida, forme 

B
IR

M
IN

G
H

A
M

 U
N

IV
E

R
S

IT
Y

, 
C

A
D

B
U

R
Y

 R
E

S
E

A
R

C
H

 L
IB

R
A

R
Y

, 
1

5
7

2
A

 ;
 P

IC
T

U
R

E
S

 F
R

O
M

 H
IS

T
O

R
Y

/
B

R
ID

G
E

M
A

N
 I

M
A

G
E

S
 

« digne de louanges » ou « le loué ». 
Auparavant, il s’appelait peut-être 
Qutham, un prénom alors courant. Il 
est possible que Muhammad ne soit 
même pas un prénom arabe, puisque 
personne ne semble s’appeler ainsi 
avant lui. Les sources sur l’onomas-
tique arabe affirment qu’il a existé 
d’autres Muhammad à son époque, 
mais ceux-ci n’ont aucune consis-
tance historique. Peut-être ont-ils été 
créés après coup par les musulmans, 
pour cacher le fait qu’il s’agissait d’un 
prénom sans précédent ? L’origine de 
ce nom suscite de nombreuses hypo-
thèses. Il viendrait, selon certains his-
toriens, de Manuhmed, variante ma-
nichéenne d’un nom en avestique 
signifiant « la bonne pensée ». 

Quoi qu’il en soit, même dans les 
quelque 6 200 versets du Coran, le 
nom de Muhammad n’apparaît que 
quatre fois, une cinquième fois sous 
la forme « Ahmad ». Si l’origine de ce 
surnom reste une question ouverte, 

DÉCRYPTAGE 
D’IMAGE

Le plus ancien Coran 
Le Coran est le livre sacré de l’islam : il contient la parole  
de Dieu, révélée en langue arabe à Muhammad à La Mecque 

puis à Médine entre 612 et 632, que ses proches mettent par écrit. Les historiens 
admettent que la version définitive du texte que nous connaissons fut fixée à  
la fin du viie siècle, sous le règne d’Abd al-Malik (685-705), mais qu’il en a existé 
d’autres versions auparavant. Les deux feuillets ci-dessus, conservés par 
l’université de Birmingham et récemment sortis de l’oubli, ont été analysés en 
2015 par le carbone 14 : la peau de mouton utilisée comme support daterait  
de l’époque même où vécut Muhammad (selon la tradition islamique, entre 570  
et 632). Ces extraits du Coran seraient donc parmi les plus anciens connus.



/ �7
B

N
F

, 
M

A
N

U
S

C
R

IT
S

, 
P

E
R

S
A

N
 5

4
 F

O
L

IO
 1

8
7

 

Ensemble de récits  
édifiants sur la vie de 
Muhammad, la Sira  
est une « légende dorée »  
qui en dit peu sur  
sa vie effective, mais 
beaucoup sur la pensée  
des musulmans  
des viiie-ixe siècles.  
Que raconte-t-elle ? 

La Sira narre l’itinéraire 
d’un homme mecquois, 
extrêmement  

intègre, d’une moralité sans 
faille. Orphelin et pauvre, il  
est recruté par une veuve 
puissante nommée Khadidja, 
possédant plusieurs caravanes. 
Elle sera par la suite sa 
première épouse. Muhammad 
devient ainsi caravanier.  
Féru de spiritualité, il apprécie 
les retraites dans des endroits 
isolés comme une caverne dans 
les monts qui dominent 
La Mecque. C’est à Muhammad 
que Dieu révèle sa parole en  
arabe, par l’intermédiaire de 
l’archange Djibril (Gabriel), verset 
après verset, pendant plus de vingt 
ans, à partir de l’âge de 40 ans, 
jusqu’à sa mort, vers 60 ans. Il la 
reçoit d’abord à La Mecque mais, 
alors qu’il commence à prêcher 
pour sa nouvelle mission,  
son message prophétique, les 
Mecquois lui deviennent hostiles 
et finissent par le chasser.
Il part donc trouver refuge à 
Médine, où il part en exil (hijra) 
avec ses compagnons en 622, lors 
de l’épisode appelé « l’hégire ».  
Il arrive à fédérer de nombreuses 
tribus médinoises, pour la plupart 
juives, puis mène des batailles 

contre sa propre 
tribu et reconquiert 
La Mecque.  
A la fin de sa vie, 
pratiquement  
tous les Arabes se 
sont ralliés à son 
message 
prophétique. Il fait 
alors le projet de 
batailles contre 
Byzance sans y 
parvenir, et meurt en l’an 11 de 
l’hégire, ce qui marque aussi la fin 
de la Révélation. La Tradition 

précise qu’après chaque 
révélation, Muhammad 
transmet les versets 
communiqués par Dieu à  
ses fidèles, qui les apprennent 
par cœur et les récitent (quran, 
coran, signifie dans ce contexte 
« récitation »). Et, pour éviter 
que la parole de Dieu ne  
se perde avec la mort de  
ceux qui l’ont mémorisée,  
les versets sont collectés et 
rassemblés dans un livre. 
En ce qui concerne sa vie 
privée, le Prophète, après la 
mort de sa première épouse 
Khadidja, aura beaucoup 
d’autres épouses (entre  
neuf et treize), dont il a 
plusieurs enfants. Tous ses  
fils meurent en bas âge. Trois 
des quatre filles qu’il a eues 
avec Khadidja meurent jeunes.  
La seule à connaître  
une postérité est Fatima,  
mariée avec Ali, quatrième  
calife (« successeur » ou 
« lieutenant ») et premier 
imam (« guide ») des chiites. 

Leurs deux enfants, Hasan  
et Husayn, sont donc les seuls 

descendants 
masculins du 
Prophète. 
L’autre femme  
dont parle le plus  
la Sira est Aïcha, 
une de ses épouses 
qui a joué un rôle 
majeur. Elle est  
la fille du calife  
Abu Bakr, premier 
successeur du 
Prophète. Elle  
reste politiquement 

active après la mort de 
Muhammad, poursuivant  
de sa haine Ali et Fatima. n

MISE AU POINT 

La Sira, biographie officielle 

�Muhammad parle à sa future épouse, 
Khadidja, une veuve riche et plus âgée 

que lui (miniature persane, 1581).

LE MOT

SIRA 
La Sira,  

« Vie exemplaire », 
rassemble, dans l’ordre 

chronologique, les 
nombreuses traditions 

transmises sur 
Muhammad à partir  

du début du viiie siècle  
de l’ère chrétienne. 



8� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

B
N

F
, 

M
A

N
U

S
C

R
IT

S
, 

S
U

P
P

L
 T

U
R

C
 1

9
0

 F
O

L
IO

 5
V

 

Carrefour des monothéismes �Manuscrit turc du Moyen Age sur l’ascension céleste du Prophète (miraj), au cours  
de laquelle il rencontre les prophètes qui l’ont précédé (à gauche) et est initié aux Fins dernières de l’humanité.

ancienne Sira « officielle » connue 
est celle d’Ibn Hicham (mort vers 
833), en partie fondée sur une pre-
mière œuvre perdue, celle d’Ibn Ishaq 
(mort vers 767). Ce qu’il faut bien 
comprendre, c’est que cette biogra-
phie commandée par le pouvoir, à vi-
sée exégétique et apologétique, retra-
vaille une littérature antérieure pleine 
de contradictions, qui n’a été uniformi-
sée que lorsque l’empire islamique des 
Abbassides (750-1258) est devenu suf-
fisamment puissant pour avoir besoin 
d’un récit officiel, prestigieux et le plus 
lisse possible sur la vie de son Prophète.

L’historien, bien sûr, doit passer au 
crible ces contradictions et ces diver-
gences en prenant en compte le statut 
des auteurs et le contexte dans lequel 
ils écrivent, leurs relations avec le pou-
voir et avec les factions dissidentes de 
l’islam. Cependant, malgré ses contra-
dictions, la Sira reste importante au-
jourd’hui pour les croyants, et inté-
ressante à historiciser. Les mystiques 
se concentrent sur les relations de 
Muhammad avec Dieu, sur ses temps 
de recueillement et ses prières. Les 
djihadistes se préoccupent plutôt de 
la dimension guerrière de sa vie. Le 
Muhammad des mystiques sunnites 
est plus soucieux de la dimension 

 Le mot  prophète sert à  
traduire le mot arabe nabi  
ou l’expression rasul Allah 
(« messager de Dieu »). Le 
Coran en évoque près de 25.  
Le premier d’entre eux est 
Adam et le dernier est 
Muhammad, le « sceau des 
prophètes », qui clôt donc une 
lignée prophétique. Il est celui 
dont Isa (Jésus) a annoncé la 
venue prochaine. La plupart 
des prophètes de l’islam sont 
d’inspiration biblique : Ibrahim 
(Abraham), Moussa (Moïse), 
Dawud (David), Suleyman 
(Salomon), Nuh (Noé), Job, 
Yahya (Jean le Baptiste), Yussuf 
(Joseph) ou Isa (Jésus) pour  
les plus notables. Plusieurs 
prophètes arabes sont aussi 
mentionnés (Salih, Houd et 
Shuayb). Les prophètes 
coraniques ne prédisent pas 
l’avenir, mais sont chargés 
d’annoncer la parole divine.

À SAVOIR

Le sceau des 
prophètes 

spirituelle, tandis que celui des textes 
chiites est un être de lumière, un être 
théophanique. La majorité des récits 
portent sur ses grandes qualités mo-
rales qui doivent servir d’exemple, 
comme sa clémence et sa générosité à 
l’égard de ses ennemis, sa bienveillance 
à l’égard de la veuve et de l’orphelin. 
Le Prophète constitue ainsi, selon les 
époques et les lieux, une sorte d’hori-
zon moral à vocation exemplaire.

L’autre source arabe majeure utili-
sée pour écrire la vie de Muhammad 
est constituée par les hadith, qui rap-
portent, eux, les paroles et les actes 
de Muhammad et de ses compagnons 
ainsi que de certaines de ses épouses. 
Sources normatives pour les théolo-
giens et les juristes, ils servent d’inter-
prétation au Coran et ont été mis par 
écrit dans une série de recueils surtout 
à partir du ixe siècle.

Là aussi, on a affaire à une littéra-
ture immense, qui comporte des mil-
liers de textes. Ces récits s’appuient 
en principe sur des témoignages. Le 
transmetteur est toujours cité, l’objec-
tif étant de remonter de transmetteur 
en transmetteur pour arriver aussi près 
que possible de la parole du Prophète. 
Des récits de plus en plus anciens ont 
ainsi été découverts peu à peu. Mais, là 



/ �9
C

A
IR

O
, 

E
G

Y
P

T
IA

N
 N

A
T

IO
N

A
L

 L
IB

R
A

R
Y

, 
M

S
. 

F
A

R
S

I 
5

7
9

 ;
 R

O
L

A
N

D
 &

 S
A

B
R

IN
A

 M
IC

H
A

U
D

/
A

K
G

-I
M

A
G

E
S

 

Avec les chrétiens �Cette 
représentation est une des plus 
anciennes connues de Muhammad 
(miniature, Bagdad, 1217). Le Prophète 
y est montré débattant avec deux 
chrétiens de Najran de la nature divine 
ou non de Jésus.

Qu’il soit du clan qui s’occupait des 
choses religieuses n’empêche pas qu’il 
ait été marchand-caravanier, comme 
le raconte la Tradition. Ces marchands 
exportaient du cuir de La Mecque et 
y importaient épices et autres den-
rées, à travers toute l’Arabie, jusqu’à 
la Syrie et la Palestine. La Tradition 
affirme que la tombe de l’arrière-
grand-père de Muhammad (Hachim 
ibn Abd Manaf, qui donne son nom au 
clan des Hachémites) se situe à Gaza, 
où il se rendait pour ses affaires. C’est 
peut-être lors de ses voyages qu’il est 
allé jusqu’à Jérusalem. Sa première 
épouse, selon la Tradition, Khadidja, 
était une femme puissante, dont 
l’oncle était un moine chrétien, ce qui 
est une bonne attestation de l’ancrage 
du monothéisme dans la région. Elle 
possédait plusieurs caravanes et fit 
sans doute de lui un homme riche.

Mais de sa famille, on sait en réa-
lité peu de choses. La Tradition re-
connaît comme famille immédiate et 
officielle sa fille Fatima, l’époux de 
celle-ci, Ali, qui est aussi le cousin ger-
main du Prophète, et leurs fils Hasan 
et Husayn, la seule descendance mâle 
du Prophète. Ils sont comparables à la 
« Sainte Famille » chrétienne : on les 
appelle « les Cinq du Manteau » ou les 
ahl al-bayt, « les gens de la demeure ». 
D’ailleurs, l’existence des descendants 
de Hasan et Husayn (les chérifs) est 
bien attestée historiquement. 

Si Muhammad eut d’autres en-
fants avec d’autres femmes, ceux-ci 
ne sont pas connus. La Sira rap-
porte qu’ils n’ont pas survécu long-
temps. Se sont-ils évaporés dans les 
sources ? Les a-t-on volontairement 
fait disparaître ? Rappelons que dans 
la tradition orientale, le fils d’un pro-
phète est également un prophète. Or 
Muhammad devait être le dernier pro-
phète avant la fin du monde. Il fallait 
donc, pour cela, qu’il n’ait pas de fils. 
Mais ce n’est là qu’une hypothèse…

La Tradition veut que Muhammad 
ait été monogame du vivant de 
Khadidja, puis qu’il ait eu ensuite, 
après la mort de cette dernière, beau-
coup d’épouses. A l’époque, il n’exis-
tait pas encore en Arabie de précepte 
sur le mariage – le droit musulman 
(qui restreint à quatre le nombre 

dotée de palmeraies et abritant de 
nombreuses tribus, dont la plupart 
étaient déjà judaïsées depuis long-
temps. On sait aujourd’hui qu’à cette 
époque, les villes principales de l’Ara-
bie occidentale (La Mecque, Médine 
et Taïf) avaient déjà été gagnées par le 
monothéisme, alors que le paganisme 
subsistait encore chez les Bédouins 
du désert. Dans ce contexte, il est pro-
bable que le sanctuaire de la Kaaba 
était commun à ces deux populations 
et mêlait plusieurs dévotions, abritant 
aussi bien des idoles polythéistes que 
des icônes de Marie et de Jésus. De fait, 
on peut déduire de son instruction re-
ligieuse que Muhammad appartenait 
à une culture urbaine, donc certaine-
ment monothéiste, dans un ensemble 
où subsistait du polythéisme.

Le clan de Muhammad s’occupait 
probablement des affaires religieuses : 
les Hachémites sont les gardiens du 
temple de la Kaaba. Dans la tribu, un 
autre clan, celui des Omeyyades, est 
sans doute plutôt chargé des affaires 
économiques. 

encore, même les plus vieux datent de 
plusieurs décennies après la mort de 
Muhammad. De plus, les hadith ont 
été écrits par des factions rivales qui se 
battaient entre elles : chacun rédige, 
voire forge des hadith pour justifier ses 
idées théologico-politiques, d’où des 
récits très divers sur la vie du Prophète, 
souvent orientés ou légendaires.

Les prétendues données biogra-
phiques que ces sources nous donnent 
sur la vie de Muhammad sont très 
contradictoires, même pour les 
choses les plus simples. Il existe ainsi 
de grandes divergences sur la date 
de sa naissance et de sa mort, celle 
de l’hégire (le départ de Muhammad 
vers Médine, fixé par la Tradition en 
622, qui marque le début de l’ère is-
lamique), le nombre de ses épouses 
(variant de neuf à treize), celui de ses 
enfants (variant d’un à treize), sur ses 
batailles ou encore sa personnalité. On 
a tantôt affaire à un Muhammad médi-
tatif, qui n’aime que la prière, pauvre, 
très altruiste et presque féministe, 
tantôt à un Muhammad tortionnaire, 
riche, chef de guerre, prompt à tuer, 
misogyne… Le Muhammad histo-
rique est perdu dans ces discordances.

Les historiens sont-ils 
capables, malgré tout,  
de cerner le personnage ?  
Que peut-on dire de  
la société dans laquelle  
il a vécu ? De son activité, 
voire de sa famille ?
Muhammad n’est pas un person-
nage légendaire  : il a bel et bien 
existé. D’après la Tradition, il est né 
à La Mecque et appartient à un clan, 
celui des Hachémites de la tribu des 
Quraych (ou Quraychites), une tribu 
arabe parmi d’autres.

La Mecque est une toute petite ville 
enclavée entre des reliefs volcaniques 
faits de montagnes noires basaltiques. 
C’est un lieu de pèlerinage, qui abrite 
un sanctuaire, la Kaaba, où, deux ou 
trois fois par an, les gens des tribus 
d’Arabie affluent par milliers, mais sa 
population n’y dépassait guère 500 à 
600 personnes. Il faut dire que c’est un 
lieu quasi invivable du fait de la cha-
leur et du manque d’eau. Médine, en 
revanche, était une oasis florissante, 



10� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

B
IL

D
A

R
C

H
IV

 S
T

E
F

F
E

N
S

/
B

R
ID

G
E

M
A

N
 I

M
A

G
E

S
 

tandis que d’autres vont résister. 
C’est à ce moment-là que les tensions 
s’amorcent, jusqu’à ce que Muhammad 
se sente suffisamment puissant pour 
essayer d’unir les Arabes. Il commence 
par reconquérir La Mecque. Là, il finit 
par l’emporter sur les Omeyyades. 
Mais il ne faut pas imaginer de san-
glantes batailles : il est plus vraisem-
blable que ceux-ci, sentant qu’ils ne 
peuvent plus résister, se rallient et se 
convertissent à son message.

Après la « conquête » de La Mecque, 
on distingue deux groupes : ceux que 
j’appelle « les pacifiques », qui veulent 
préparer la fin des temps en incitant 
les individus au repentir par le jeûne, 
la prière, la bonté et l’aumône  ; et 
ceux que j’appelle «  les militants », 
qui veulent préparer le monde à l’apo-
calypse et au Jugement dernier par 
la force, avec deux motivations  : la 
guerre et la constitution de butin, pour 
financer le pouvoir. Or je pense que 
ces derniers sont très probablement 
les Omeyyades convertis : ce sont eux 
que le Coran appelle « les hypocrites » 
ou « les opportunistes ».

Dans la période de dix ans entre 
l’hégire à Médine et la mort de 
Muhammad, soit de 622 à 632, de 
multiples guerres sont menées pour 
rallier, sous son autorité, les tribus de 
la région. Si les batailles sont racon-
tées en détail dans la Sira et les hadith, 
les historiens sont en réalité très incer-
tains de leur nombre. Là non plus ce-
pendant, il ne faut pas imaginer des 
guerres sanglantes entre des armées 
structurées avec des masses de soldats 
comme chez les Romains ou chez les 
Iraniens. Il faut se souvenir aussi de 
la population très restreinte vivant 
à La Mecque et se représenter que 
les citadins sont seulement quelques 
milliers à Médine et Taïf. Les rivali-
tés entre tribus s’apparentent sans 
doute ainsi davantage à des sortes de 
duels : plusieurs rangées de soldats 

Médine. Autrement dit, le message 
mecquois de Muhammad est très pa-
cifiste et apocalyptique, et son mes-
sage médinois se fait beaucoup plus 
politique.

Jusqu’à il y a peu, les historiens 
considéraient qu’à cette époque, en 
Arabie, le clan des religieux dominait. 
On s’accorde plutôt aujourd’hui pour 
dire que les Omeyyades dominaient 
les Hachémites. Dans ces condi-
tions, on peut imaginer que, lorsque 
Muhammad a commencé à prêcher 
son message apocalyptique et à ral-
lier de nouveaux compagnons dans 
les couches plutôt inférieures de la so-
ciété, il a été perçu comme une menace 
par le clan rival, et a été chassé, pour 
cette raison, avec ses compagnons. 

Réfugié à Médine, il va, petit à pe-
tit, en quelques années, rallier à son 
message certaines tribus médinoises, 

d’épouses simultanées, sans te-
nir compte des concubines) com-
mence à être codifié dans le courant 
du viiie siècle. Les mariages servaient 
surtout à consolider les alliances po-
litiques chez les hommes de pouvoir. 
Muhammad n’échappe pas à la règle. 
Les femmes qu’il épouse, selon les dif-
férentes traditions, sont très souvent 
des filles de chefs de tribu : Aïcha est la 
fille d’Abu Bakr, qui va devenir le pre-
mier calife, Hafsa est celle d’Umar, qui 
sera le deuxième calife.

Peut-on dire que Muhammad 
est un homme de pouvoir ? 
Peut-on aussi le voir comme 
un chef de guerre ?
Pas encore lorsqu’il est à La Mecque, 
selon la Tradition. Il devient chef de 
communauté, puis chef de guerre 
à partir du moment où il s’exile à 

Prophète guerrier �Sur cette 
enluminure du Siyar-i Nabi, une 
traduction turque de la Sira, 
Muhammad, portant son étendard, 
reçoit de l’archange Djibril (Gabriel)  
le message qu’il sera victorieux à la 
bataille d’Uhud (Topkapi, xvie siècle).



/ �11

remettait radicalement en doute, en 
s’appuyant sur d’autres catégories de 
sources, le récit hérité de la tradition 
islamique, par exemple sur le rôle éco-
nomique de La Mecque, les modalités 
de la formation du Coran, ou l’appar-
tenance religieuse de Muhammad ou 
encore l’objectif de sa mission.

Quelles sont ces nouvelles 
sources, arabes ou non, 
découvertes au xxe siècle ?
Il s’agit par exemple de chroniques 
monastiques chrétiennes, principa-
lement composées en syriaque ou 
d’autres langues des christianismes 
orientaux, de sources juives ou encore 
de livres d’histoire universelle écrits 
en milieu chrétien à la fin du ier ou au 
iie siècle de l’hégire. Ce sont souvent 
des sources polémiques qui, avec le 

Renan, comme d’autres savants de 
l’époque, ont trop fait confiance à la 
valeur historique de ces textes.

Au début du xxe  siècle, quelques 
années après eux, d’autres études cri-
tiques de la vie de Muhammad ont 
été menées, par exemple par l’Italien 
Leone Caetani ou par les pères de l’isla-
mologie moderne, Ignaz Goldziher ou 
Joseph Schacht. Entre-temps, d’autres 
sources avaient été découvertes, per-
mettant de remettre sérieusement 
en doute la crédibilité des sources 
connues jusque-là. Le sommet de cette 
histoire critique, qui est peut-être allé 
trop loin, a été atteint dans les années 
1970 avec le livre retentissant des his-
toriens britanniques Patricia Crone et 
Michael Cook Hagarism. The Making 
of the Islamic World (publié en 1977 
par Cambridge University Press). Il 

se mettent face à face, mais seuls des 
héros ou des champions sortent des 
rangs et s’affrontent. Ils sont accom-
pagnés par des rajiz, des poètes de 
guerre, qui, eux, se provoquent dans 
des joutes verbales. 

Quoi qu’il en soit, il semble qu’à un 
moment, Muhammad et les tribus 
qu’il fédère se pensent suffisamment 
solides pour essayer de conquérir 
Jérusalem contre les Byzantins afin, là 
aussi, de préparer le monde à la fin des 
temps : mais la bataille de Muta est une 
défaite. Jérusalem ne sera conquise 
qu’après la mort du Prophète, peut-
être en 638. A sa mort, Muhammad 
contrôle seulement un petit îlot de 
l’Arabie occidentale, que l’on peut 
considérer comme un laboratoire, qui 
se projettera par la suite bien au-delà : 
ce sont ses successeurs qui vont pour-
suivre la conquête, par l’épée, de toute 
l’Arabie et au-delà. A partir du viie et 
plus encore du viiie siècle, on changera 
d’échelle avec les conquêtes, où de vé-
ritables armées se battent, parfois au 
prix de plusieurs milliers de morts. En 
trente ans, les Arabes assujettissent de 
vastes territoires, allant des frontières 
de la Chine jusqu’à l’Afrique du Nord, 
avec une fulgurance seulement com-
parable aux conquêtes d’Alexandre, 
mais c’est une autre histoire.

A vous entendre, il n’est 
vraiment plus possible 
d’affirmer, comme le faisait 
Ernest Renan en 1851,  
que, de tous les fondateurs 
des grandes religions, 
Muhammad était le seul  
à être « né dans la pleine 
lumière de l’histoire » !
Ernest Renan avait écrit cela dans 
sa recension d’un livre de l’orienta-
liste allemand de la seconde moitié 
du xixe siècle, Gustav Weil. Ce der-
nier considérait alors que les sources 
islamiques dont nous avons parlé, la 
Sira et les hadith, étaient des sources 
fiables qui permettaient une véritable 
histoire critique des commencements 
de l’islam. Il consacra plusieurs études 
à la personne de Muhammad, dont 
une biographie complète (Mohammed 
Der Prophet, 1843) et une traduc-
tion de la Sira d’Ibn Hicham. Weil et 

G
olfe Arabo-Persique 

M
er  Rouge 

E
u

p
h

rate 

Tigre 

Mésopotamie

Mésopotamie

PÉNINSULE ARABIQUEPÉNINSULE ARABIQUE

Tabuk

Muta

Badr 

Hunain

JérusalemJérusalem

Yathrib (Médine) Yathrib (Médine) 

Apologos

Khatt

Hajar

TaymaTayma

Aïla

Ormuz

SanaaSanaa

DhafarDhafar

Aden

MaribMarib

HimaHima

Al-HijrAl-Hijr

Adulis

Aksum

NajranNajran

TaïfTaïf

Pétra
GazaGaza

Persépolis

La MecqueLa Mecque

EMPIRE ROMAIN D’ORIENT
EMPIRE PERSE

SASSANIDE

ROYAUME DE HIMYARROYAUME DE HIMYAR

ROYAUME D’AKSUM
500 kmLé

ge
nd

es
 C

ar
to

gr
ap

hi
e

Empire romain d’Orient
Empire perse sassanide
Zone disputée
Royaume d’Aksum
Royaume de Himyar
Route commerciale
Désert

Région contrôlée par
Muhammad à sa mort

CARTE

L’Arabie de Muhammad 

�La région qui voit naître Muhammad vers 570 est une zone disputée entre 
Byzance, la Perse sassanide et le royaume d’Himyar, qui a été juif, puis 
chrétien. Muhammad s’exile de La Mecque à Yathrib (Médine), puis unifie  
les tribus arabes et reconquiert La Mecque. A sa mort, en 632 toujours  
selon la Tradition, il domine l’essentiel de la partie occidentale de la 
péninsule Arabique. Ce sont ses successeurs, en sortant de la péninsule,  
qui font de l’islam une religion impériale. 



12� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

E
D

IN
B

U
R

G
H

 U
N

IV
E

R
S

IT
Y

 L
IB

R
A

R
Y

, 
M

S
. 

O
R

. 
1

6
1

 ;
 R

O
L

A
N

D
 &

 S
A

B
R

IN
A

 M
IC

H
A

U
D

/
A

K
G

-I
M

A
G

E
S

 

temps, deviennent plus agressives, 
en donnant de Muhammad l’image 
d’un faux prophète de luxure, de pé-
ché. Il faut donc les prendre en compte, 
elles aussi, avec un esprit critique.

Parmi les premières sources figurent 
des traités hérésiographiques, c’est-à 
-dire concernant les hérésies. Par 
exemple, le moine Jean Damascène 
(vers 675-749), dans son Livre des 
hérésies, considère le message pro-
phétique de Muhammad comme une 
hérésie chrétienne. Il parle d’un chris-
tianisme en conflit avec la grande 
Église catholique, c’est-à-dire « uni-
verselle », de Constantinople. 

Une chronique syr iaque de 
Mésopotamie mentionne Muhammad 
dès 640, soit quelques années seule-
ment après sa mort supposée en 632, 
à Médine. Des textes de l’époque, en 
contexte juif, écrits en hébreu, ou en 
contexte chrétien, dans les langues 
des christianismes orientaux, c’est-
à-dire le grec, le latin et le syriaque, 
attestent l’existence historique de ce 
prophète et chef de guerre des Arabes. 
On a aussi la trace d’une charte ap-
paremment établie par Muhammad 
lui-même vers 625, qui fonderait l’al-
liance entre les exilés mecquois et les 
clans de l’oasis de Médine, ce que l’his-
toriographie appelle la « Constitution 
de Médine ».

Il convient de prendre aussi en 
compte des sources non écrites et en 
particulier l’archéologie ou l’épigra-
phie. On sait désormais par exemple 
que le calendrier de l’hégire a été em-
ployé dans des documents officiels et 
privés (notamment des documents 
égyptiens sur papyrus) et dans des graf-
fitis (gravés sur les itinéraires carava-
niers qui traversent toutes ces régions) 
dès les années 640, soit une vingtaine 
d’années seulement après l’hégire, 
signe que le récit de l’exil à Médine 
avait rapidement marqué les esprits.

Les sources, désormais intégrées 
dans l’étude des débuts de l’islam, qui 
font parfois mention de Muhammad 
en quelques lignes, disent souvent la 
même chose : il est venu annoncer la 
fin du monde. Si cette nouvelle do-
cumentation permet surtout de réfu-
ter les doutes sur son existence histo-
rique, dans tous les cas, les certitudes 

Cette question divise les historiens. 
Je fais partie du groupe pour qui, 
quoi qu’on en dise, la source la plus 
fiable, quoique indirecte, sur la vie 
du Prophète reste le Coran, même s’il 
parle très peu de Muhammad. Et je 
pense par ailleurs que l’élaboration du 
Coran, au moins en partie, est l’œuvre 

Muhammad n’a pas eu de fils et 
n’a pas désigné de successeurs. 
Les chiites ne reconnaissent pas 
la légitimité des trois premiers 
califes compagnons du 
Prophète, qu’ils accusent d’avoir 
usurpé le pouvoir en éloignant 
Ali, le gendre et cousin de 
Muhammad, considéré comme 
le premier imam et l’unique 
dépositaire de l’héritage 
spirituel et politique du 
Prophète. Là naît le schisme 
entre chiites (« partisans » d’Ali) 
et la majorité des musulmans 
qui se reconnaîtront plus tard 
dans le sunnisme (la « tradition » 
du Prophète). En 656, l’arrivée 

d’Ali au pouvoir après 
l’assassinat du troisième calife 
ouvre la première guerre civile 
entre musulmans. Le conflit  
se clôt en 661 avec l’assassinat 
d’Ali et la prise de pouvoir de 
Muawiya. Il renaît dès 680 avec 
l’avènement de son fils, et la 
rébellion de Husayn, fils d’Ali, 
petit-fils du Prophète et imam 
des chiites. La défaite et la mort 
de Husayn et de ses partisans  
à Karbala, le 10 octobre 680, 
marque la rupture définitive 
entre le pouvoir impérial, 
incarné par les califes 
omeyyades puis abbassides,  
et les opposants chiites. 

À SAVOIR

L’impossible succession 

biographiques admises plus ou moins 
par les historiens ne dépasseraient 
certainement pas une page.

Qu’est-ce qui change le plus 
aujourd’hui dans la 
connaissance historique  
du Prophète de l’islam ?

�Muhammad désigne Ali pour successeur (manuscrit chiite, Iran, v. 1307).



/ �13

de Muhammad et de son entourage. 
Certes, le Coran, qui se réfère à la pro-
phétie de Muhammad, sans le nom-
mer, ne dit pratiquement rien de sa 
vie, on l’a dit. Pourtant, selon moi, il 
offre des données essentielles non sur 
sa personne, mais sur son milieu, son 
éducation, ses croyances et celles de 
ses contemporains. 

Qu’y décèle-t-on  ? D’une part, 
contrairement à ce que disent les 
sources islamiques, on comprend que 
l’Arabie préislamique n’est pas une 
terre de paganisme et d’ignorance. Le 
christianisme est omniprésent dans la 
région. Les données archéologiques 
et épigraphiques, qui aident à recons-
truire le milieu natif du Prophète, le 
montrent et le Coran aussi. Chacune 
des pages du Coran est remplie d’élé-
ments bibliques avec des figures allant 
d’Adam et Noé à Marie et Jésus, en pas-
sant par Salomon et David, Abraham 
ou Moïse. Les figures centrales du mo-
nothéisme sont présentes, avec des 
thèmes communs comme l’unicité de 
Dieu, l’importance des prophètes ou le 
Jugement dernier. Il s’inscrit certaine-
ment dans une tradition biblique, très 
redevable au judaïsme et encore plus 
au christianisme, même si la nature 
précise de ce judaïsme et de ce chris-
tianisme reste problématique.

D’autre part, ce que l’on peut dire à 
partir du Coran, c’est qu’il est certain 
que son ou ses rédacteurs n’étaient 
pas illettrés, et qu’ils avaient une 
connaissance des Écritures et des pra-
tiques de la tradition biblique judéo
chrétienne. De fait, on peut déduire 
que Muhammad était éduqué, sans 
doute lettré, très au fait des données 
bibliques, et possédait une éduca-
tion spirituelle poussée. Pourquoi la 
Tradition a-t-elle voulu qu’il soit illet-
tré ? Sans doute pour effacer, juste-
ment, cette connaissance des Écritures 
saintes du passé et pour rendre le mes-
sage coranique plus miraculeux…

On peut, par ailleurs, déceler des 
choses extrêmement fines sur sa pra-
tique de la spiritualité ; certains pas-
sages du Coran ressemblent à des pa-
raphrases d’hymnes syriaques. On est 
ainsi interpellé par la richesse du voca-
bulaire coranique pour dire « cœur » : 
qalb, sadr, lubb, fuad. Or le cœur, 

MOTS-CLÉS

Califes Rashidun 
Le calife, de l’arabe khalifa, est le 
« successeur » ou « lieutenant » du 
Prophète. Ce titre est porté par les 
Abbassides à partir de 775. Après 
coup les sunnites ont désigné par 
« Rashidun », les « bien guidés », les 
quatre premiers successeurs de 
Muhammad : Abu Bakr al-Siddiq (632-
634), son compagnon et beau-père ; 
Umar ibn al-Khattab (634-644), autre 
compagnon et beau-père du Prophète, 
artisan des premières conquêtes ; 
Uthman ibn Affan (644-656), gendre 
de Muhammad ; Ali ibn Abi Talib (656-
661), son cousin et gendre. 

Hadith
L’ensemble des « enseignements »  
ou « dits » du Prophète, de certaines de 
ses épouses et de certains de ses 
compagnons. Ils forment l’essentiel de 
la Sunna (Tradition). Ils ont été transmis 
par milliers et mis par écrit dans une 
série de recueils à partir du ixe siècle. 
Au contraire du Coran, ces textes sont 
considérés comme humains. 

Hégire
De l’arabe hijra qui signifie 
« émigration », désigne la nouvelle ère 
adoptée par l’empire islamique, 
probablement sous le règne d’Umar, 
en 16 ou en 18 de l’hégire. L’an 1 (l’an 
622 de l’ère commune) correspond à 
l’année où, selon la Tradition, 
Muhammad s’exile à Médine. 

Imam
« Guide » de la communauté 
musulmane. Pour les sunnites,  
l’imam par excellence est le calife. 
Plus généralement, il est celui  
qui dirige la prière. Pour les chiites,  
les imams sont des descendants  
 d’Ali et de Fatima, des manifestations 
divines sur Terre.

Sourates
Principales subdivisions ou  
chapitres du Coran, au nombre  
de 114. Elles rassemblent des versets, 
parfois très disparates, et sont classées 
par ordre de taille décroissante et 
selon les deux principales périodes  
de la vie de Muhammad, à La Mecque 
puis à Médine. 

comme organe de contemplation, est 
très important dans la mystique syro
orientale, où il est en relation avec la 
prière. Le lien entre l’écriture et le cos-
mos semble également essentiel pour 
Muhammad, puisque la méditation sur 
le cosmos inspire l’écriture et vice versa. 
Ce concept s’illustre dans le terme 
d’aya, qui veut dire « verset » (du Coran) 
mais aussi « signe de Dieu », surtout les 
signes cosmiques. Exactement la même 
correspondance existe dans les écrits 
des Pères syriaques où le mot ata signi-
fie « division de texte » et « signe ». En 
bref, ce qu’il faudrait retenir sur ce que 
l’on sait de Muhammad est qu’il appar-
tiendrait à une tradition biblique, et 
qu’il était très probablement initié à la 
spiritualité syro-orientale. 

Un autre point presque certain, cen-
tral dans le Coran, est que Muhammad 
est venu annoncer la fin du monde et 
l’arrivée du Jugement dernier. Les 
nombreuses parties apocalyptiques 
du Coran invitent les gens à être bons 
les uns envers les autres, à prier, à jeû-
ner, pour s’épargner la colère de Dieu. 

Mais il est difficile d’en dire plus 
pour l’historien sur Muhammad à par-
tir du Coran. En revanche, les savants 
arabes qui élaborèrent les « sciences 
coraniques  » apportent beaucoup 
d’éléments censés provenir de la vie 
du Prophète. En effet, le Coran a tou-
jours posé des problèmes en raison de 
son caractère obscur et fragmentaire. 
Les musulmans ont mis sur pied, à 
partir des iie et iiie siècles de l’hégire, 
les sciences coraniques pour résoudre 
ces difficultés et permettre une meil-
leure compréhension du texte sacré. 
Ces études forment, là encore, une lit-
térature foisonnante et des genres lit-
téraires différents. Mais, en comparant 
les ouvrages d’un même genre, on se 
rend compte d’innombrables contra-
dictions sur la vie de Muhammad. 
L’islamologue Francis Edward Peters 
est même allé jusqu’à dire que «  le 
Coran est un texte sans contexte  » 
puisqu’il ne comporte, par exemple, 
contrairement aux Écritures bibliques, 
presque aucune évocation de la fa-
mille du Prophète, de sa vie, de son 
milieu historique ou géographique. n

(Propos recueillis par Julien Loiseau  
et Ariane Mathieu.)



14� / MUHAMMAD Histoire d’un prophète 

M
A

Y
L

IS
 R

O
L

L
A

N
D

/
H

A
N

S
 L

U
C

A
S

 

Vu d’Occident 
Du Moyen Age à l’Époque contemporaine, les Européens se sont emparés  
de la figure de Muhammad, qu’ils appellent « Machomet », « Mahomed »  
et bientôt « Mahomet ». Peu soucieux de la réalité historique, ils en font  

tantôt un repoussoir, tantôt un modèle ou un contre-modèle. 

Par John Tolan 

L’AUTEUR �Spécialiste de l’image 
de l’islam et des 
musulmans dans 
l’Occident médiéval,  
�John Tolan est 
professeur émérite 
à l’université 
de Nantes. Il a 
notamment publié 

Nouvelle Histoire de l’islam, viie-
xxie siècle (Tallandier, « Texto », 2024) 
et dirigé, avec Naima Afif et Jan Loop, 
Le Coran européen (Hermann, 2025).

expliqua qu’il s’agissait du Saint-Esprit, 
descendu lui parler comme il avait 
parlé à Jean-Baptiste. 

Mahomet, ensuite, excita ses 
disciples à la guerre  : les Arabes 
conquirent de vastes pans des Empires 
byzantin et perse. Dieu, pour mon-
trer au peuple la véritable nature du 
« traître Machomet », le frappa d’épi-
lepsie, mais celui-ci expliqua qu’il 
était tombé à terre parce qu’il avait été 
ébloui par la présence de l’archange 
Gabriel venu lui faire une révélation. Il 
rédigea des lois, les réunit dans le « vil 
et indigne Alcoran [Coran] » et atta-
cha son livre entre les cornes d’un tau-
reau qu’il avait dressé à manger dans 
sa main : tandis qu’il prêchait, le tau-
reau se présenta et fut salué comme 
un messager divin et le livre comme la 
parole de Dieu. Premierfait conclut en 
affirmant qu’après sa mort, sa « puante 
charoigne » fut placée dans un coffre de 
fer qui flottait dans l’air, au temple de 
« Meca » : on fit croire que c’était un 
miracle, alors que le sarcophage pen-
dait en l’air par la vertu d’aimants. 
L’humaniste explique avoir lu tout cela 
dans le livre XXIV du Miroir historial, 
traduction en français médiéval d’une 
chronique encyclopédique rédigée 
en latin par Vincent de Beauvais au 
xiiie siècle et fondée sur divers textes 
latins du xiie siècle. Le texte de Vincent 
de Beauvais fut un véritable best-seller 

L
’Europe chrétienne 
est confrontée à l’is-
lam à partir du 
viiie siècle avec la 
conquête de l’Es-
pag ne par  des 
t ro u p e s  a r a b o -

berbères. Mais c’est surtout à partir de 
la fin du xie siècle, avec la prise de 
Tolède par Alphonse  VI de LeÓn et 
Castille (1085), la multiplication des 
croisades et la conquête de la pénin-
sule Ibérique par les chrétiens, que 
l’Occident commence à s’intéresser au 
Coran et à la figure de Muhammad. A 
l’initiative de Pierre le Vénérable, abbé 
de Cluny, une équipe de lettrés s’at-
telle alors à la traduction du Coran de 
façon à pouvoir réfuter l’islam par des 
arguments intellectuels (cf. p. 16). 
C’est d’abord l’image d’un Muhammad, 

qu’on appelle en Europe « Machomet » 
ou « Mahomet », charlatan et impos-
teur qui se diffuse en Occident. 

Charlatan, imposteur et 
hérésiarque 
En 1409, Laurent de Premierfait, hu-
maniste présent à la cour du roi de 
France Charles VI, inséra dans sa tra-
duction du Des cas des nobles hommes et 
femmes (1355-1373) de Jean Boccace 
une courte notice sur « Machomet, faulx 
et mensongier prophète et homme magi-
cien ». Mahomet, écrit Premierfait, était 
né de parents plébéiens dans la cité de 
« Meca » (La Mecque), où il adorait de 
fausses idoles. S’étant fait marchand, 
il voyageait avec ses dromadaires 
jusqu’en Égypte et en Judée, où il dis-
cutait avec des Juifs et des chrétiens, 
qui lui enseignaient des bribes de l’An-
cien et du Nouveau Testaments. Il se 
rendit dans la province de « Corozan » 
(Khorasan, dans le nord-est de l’Iran), 
pour vendre des denrées à la puissante 
et riche dame « Cadige » (Khadidja). 
Enchanteur et sorcier, Mahomet par-
vint à la convaincre qu’il était le Messie, 
« fils de Dieu, lequel les Juifs attendent », 
et de l’épouser. Sa renommée se répan-
dit. Pour abuser des « gens simples et 
rudes », il dressa une colombe à pico-
rer des grains de blé dans son oreille : 
lorsque la foule stupéfaite vit l’oiseau 
se poser sur son épaule, Mahomet 



/ �15
B

N
F

, 
A

R
S

E
N

A
L

, 
M

S
. 

5
1

9
3

 R
É

S
E

R
V

E
 F

O
L

IO
 3

5
7

V
 

au Moyen Age, copié à des centaines 
d’exemplaires et traduit, outre en fran-
çais, en néerlandais.

Il s’agit là d’une version polémique 
de la vie de Mahomet élaborée pour 
l’essentiel au xiie siècle. Les détails va-
rient mais, dans l’ensemble, les diffé-
rentes versions se rejoignent sur les 
grandes lignes : Mahomet serait un 
imposteur qui a feint d’être prophète 
afin d’épouser une femme puissante 
et de prendre la tête de la naïve na-
tion arabe. Sa loi (« l’Alcoran ») est 
un salmigondis des lois de l’Ancien et 
du Nouveau Testaments, assaisonné 
de nouvelles lois d’autant plus popu-
laires qu’elles sont faciles à suivre : 

maints auteurs insistent sur la dé-
bauche sexuelle censément autorisée 
par cette législation inédite.

D’autres auteurs chrétiens, mieux 
renseignés sur l’islam, s’efforcèrent 
de trouver des manières plus subtiles, 
mais pas forcément moins hostiles, de 
comprendre et de dépeindre cette reli-
gion et son prophète. Ceux qui vivaient 
en terres d’Islam, depuis l’Irak jusqu’en 
Al-Andalus (Espagne), cherchèrent à 
dissuader leurs coreligionnaires de 
se convertir à l’islam en présentant 
celui-ci comme un tissu d’erreurs : si 
l’image qu’ils donnent du Prophète 
est négative, elle reste souvent plus 
proche des sources musulmanes que 

la caricature méconnaissable véhi-
culée par Laurent de Premierfait.

Dans les deux siècles suivants, aux 
xiiie et xive siècles, des frères men-
diants apprirent l’arabe et étudièrent le 
Coran pour mieux combattre ce qu’ils 
décrivaient comme l’hérésie « sarra-
sine » dans l’espoir, le plus souvent 
déçu, de gagner des convertis au chris-
tianisme. S’appuyant sur des sources 
chrétiennes orientales plus anciennes, 
notamment la chronique composée 
à Constantinople au ixe siècle par 
Théophane le Confesseur, ainsi que 
sur une lecture malveillante et erro-
née des sources musulmanes, ils pré-
sentèrent Mahomet comme un héré-
siarque. Jusqu’au xvie siècle, l’image 
de Mahomet qui domina en Europe 
fut donc celle d’un faux prophète. 

A partir du xviie siècle, cette image 
est concurrencée par d’autres repré-
sentations. L’Anglais Henry Stubbe, ré-
publicain et ami de Thomas Hobbes, 
dans The Originall and Progress of 
Mahometanism (1671), présente 
ainsi le Prophète de l’islam comme un 
homme ayant pour ambition de res-
taurer un monothéisme pur, contre le 
pouvoir indu du clergé chrétien. Là en-
core, la figure de Mahomet est un dé-
tour qui lui permet d’exprimer ses idées 
anticléricales dans une Angleterre en 
proie aux révolutions et aux conflits 
religieux. Médecin érudit, Stubbe 
ne connaissait pas un mot d’arabe et 
n’avait jamais voyagé dans aucun pays 
musulman. Mais, s’appuyant sur des 
sources arabes traduites en latin, il en-
treprit de reconsidérer entièrement la 
vie et la mission de Muhammad, qu’il 
appelle « Mahomet ». Pour Stubbe, 
ce dernier était un « homme hors du 
commun », doué d’une « âme noble ». 
Il avait, précise-t-il, « une physionomie 
grave où la grandeur de la majesté 
était tempérée par cette admirable 
douceur qui inspirait aussitôt à ceux qui 
l’observaient à la fois respect, révérence 
et amour ». Loin de corrompre ou de 
déformer le christianisme, Mahomet a 
voulu le restaurer dans sa pureté.

Juste et sagace 
Stubbe retrace l’histoire du judaïsme 
et des débuts du christianisme en in-
sistant sur les fractures doctrinales 

DÉCRYPTAGE 
D’IMAGE

Premierfait et les faux miracles 
�Illustration de la traduction du livre Des cas des nobles 
hommes et femmes de Boccace, dans laquelle, en 1409, 

Laurent de Premierfait insère une notice sur « Machomet ». Très hostile à l’islam, 
cet humaniste et traducteur renommé explique comment ce dernier a dupé  
son auditoire, « naïf » en se faisant passer pour un prophète, en dressant des 
animaux à accomplir de faux prodiges. 



16� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

des rois juifs de l’Ancien Testament et 
de nombreux rois chrétiens. 

Ce portrait d’un Mahomet réfor-
mateur, prédicateur d’un mono-
théisme purifié du culte des saints, de 
la Trinité, et d’autres éléments étran-
gers, se trouve ensuite chez divers au-
teurs du xviiie siècle, dans une Europe 
encore marquée par les divisions entre 
catholiques et protestants. On le voit 
par exemple dans La Vie de Mahomed 
du comte Henri de Boulainvilliers, qui 
présente Mahomet comme un messa-
ger inspiré. Dieu se servit de lui pour 
confondre les chrétiens d’Orient que-
relleurs, libérer la région du gouverne-
ment despotique des Romains et des 
Perses et porter la connaissance de 
l’unité de Dieu depuis l’Inde jusqu’à 
l’Espagne. Rejetant les légendes hos-
tiles, Boulainvilliers nie que la doc-
trine musulmane soit irrationnelle ou 
que Mahomet ne soit qu’un vulgaire 
imposteur. Au contraire, le Prophète 
a rejeté tout ce qui était irrationnel et 
indésirable dans le christianisme tel 
qu’il l’a trouvé : le culte des reliques 
et des icônes, le pouvoir ainsi que la 
prévarication de moines et de prêtres 
superstitieux et cupides. Ce portrait 
est repris par divers auteurs, y com-
pris Voltaire, même s’il en brosse un 
portrait bien plus ambigu (cf. p. 18), 
et l’historien anglais Edward Gibbon. 
Pour une bonne partie de ces auteurs, 
Mahomet est, entre autres choses, le 
grand législateur des Arabes. 

Un législateur d’exception
La figure de Mahomet législateur se 
retrouve dès le xve siècle chez Marsile 
Ficin, dans une lettre que l’humaniste 
écrit à quatre collègues qui lui avaient 
demandé de traduire du grec en latin 
Les Lois de Platon. Il affirme que tous 
les grands législateurs de l’histoire ont 
prétendu que leurs lois avaient une 
origine divine  : notamment Minos 
et Solon qui auraient reçu leurs lois 
de la main de Zeus, Numa Pompilius 
de la nymphe Égérie et «  Mahomet 
de Gabriel ».

Mais c’est au xviiie siècle que ce pa-
rallèle, surtout avec le personnage 
de Numa, devient un lieu commun. 
Plutarque, au iie siècle de notre ère, 
avait décrit comment la déesse Égérie 

et institutionnelles, ainsi que sur 
les origines païennes d’une bonne 
partie du rite et du dogme chrétiens. 
L’introduction de la divinité de Jésus 
dans le dogme a été cause de violentes 
dissensions entre les premiers chré-
tiens. Le christianisme, affirme-t-il, 
avait dégénéré en une variété de paga-

nismes qui vénéraient « les trois dieux 
de la Trinité » et une déesse, la Vierge 
Marie. Le culte des saints « différait peu 
de celui que les païens rendaient à leurs 
héros et à leurs divinités secondaires ». 

Dans ce monde dominé par un 
christianisme divisé et corrompu, se-
coué par les guerres entre la Perse et 
Byzance, arrive Mahomet, explique 
Stubbe. Orphelin dès 6  ans, il est 
élevé par son oncle « Abutaleb » (Abu 
Talib), qui l’emmène avec lui lorsque 
son négoce le conduit à Jérusalem ou 
à Damas et qui veille à son instruc-
tion, le familiarise avec les préceptes 
des multiples sectes du judaïsme et 
du christianisme. Stubbe situe en 
Syrie sa rencontre avec la riche veuve 
« Chadiga » (Khadidja), qu’il épouse 
et dont il dirige les affaires. Mahomet 
grandit dans l’estime de ses compa-
triotes, qui le considèrent comme un 
prophète alors qu’il prêche la sim-
plicité, porte des vêtements de laine 
grossière et dort sur un matelas rudi-
mentaire. Il rédige ses « poèmes » dans 
un arabe très pur, loue dieu dans son 
unité et appelle à l’adorer. Il fustige 
les idolâtres et s’attire l’inimitié d’une 
partie des Mecquois. Sans protection 
après la mort de son oncle Abu Talib, 
Mahomet émigre à Médine en 622.

Dans cette cité, le Mahomet de 
Stubbe est un dirigeant juste et sagace, 
qui obtient l’allégeance des Médinois, 
puis des tribus voisines, qu’il fédère 
afin de soumettre par la force la cité de 
La Mecque et le reste de la péninsule 
Arabique. « Ses disciples lui devinrent 
plus attachés et plus dévoués ; ceux qui 

avaient embrassé sa religion par peur 
restaient par amitié et par conscience. »

Ce Mahomet est méconnaissable au 
regard des biographies polémiques 
traditionnelles, que Stubbe balaie d’un 
revers de la main. Les musulmans se 
rient des chrétiens qui colportent ces 
fariboles au sujet de sa tombe flottante 
ou du pigeon et du taureau dressés. 
Le paradis des musulmans est certes 
un havre de plaisirs sensuels, mais 
comment décrire des jouissances cé-
lestes autrement qu’en les imaginant 
plus intenses que les plaisirs d’ici-
bas ? « Une opinion vulgaire » affirme 
que Mahomet a propagé sa doctrine 
par l’épée et fait le vœu d’extirper le 
christianisme. Rien ne saurait, pour 
Stubbe, être plus éloigné de la vé-
rité : « Mahomet a certes fait la guerre 
en Arabie, mais c’était dans le but de 
restaurer une ancienne religion, pas 
d’en introduire une nouvelle. » A cette 
attitude, Stubbe oppose la violence 

Le Mahomet des 
Lumières est un 
dirigeant juste, qui 
obtient l’allégeance  
des Médinois 

 Engagé dans la lutte des 
intellectuels chrétiens contre 
l’islam, Pierre le Vénérable, 
abbé de Cluny, commande  
la première traduction du 
Coran avec pour ambition de 
réfuter le dogme musulman. 
C’est en 1142, lors d’un voyage 
en Espagne, qu’il confie  
la tâche à l’érudit anglais 
Robert de Ketton. La traduction 
du Coran, intitulée Lex 
Sarracenorum, intègre un 
corpus plus large de textes 
relatifs à l’islam : le Corpus 
Cluniacense, achevé en 1143. 
Cet ensemble apologétique 
présente la religion musulmane 
comme une hérésie et donc son 
prophète comme un 
hérésiarque. Ce texte fut une 
référence dans l’Occident 
chrétien, en témoigne son 
impression en 1543, à Bâle.

À SAVOIR

La première 
traduction  
du Coran 



/ �17

aima le roi Numa et l’honora de la sa-
gesse divine, source des lois qu’il avait 
ensuite transmises au peuple romain. 
L’orientaliste néerlandais Hadrien 
Reland, en décrivant les rituels du pè-
lerinage de La Mecque, en particulier 
le mouvement circulaire autour de la 
Kaaba, dresse un parallèle avec les 
rites imposés aux Romains par Numa. 
En l’occurrence, comme pour Ficin, la 
comparaison tend à donner une cer-
taine aura de légitimité au législateur 
Mahomet et à la loi qu’il transmet. 
C’est encore plus net chez George 
Sale, dans l’épître dédicatoire de sa 
traduction anglaise du Coran de 1734. 
On trouve à peu près la même chose 
dans la préface de la traduction fran-
çaise du Coran par Claude-Étienne 
Savary en 1783, pour qui « Mahomet 
fut un de ces hommes extraordinaires 
qui, nés avec des talents supérieurs, 
paraissent de loin en loin sur la scène du 
monde pour en changer la face et pour 
enchaîner les mortels à leur char ».

Jean-Jacques Rousseau ne lisait 
pas l’arabe, n’a sans doute jamais lu 
le Coran, et n’avait aucun intérêt par-
ticulier pour l’islam. Mais Mahomet 
lui servit aussi de législateur hors 
pair. Dans son Voyage à Ermenonville, 
Thiébaut de Berneaud rapporte que 
le philosophe voyait en lui non seule-
ment un modèle, mais presque un pré-
curseur à sa propre mission. Rousseau 
reprend les vieilles légendes polé-
miques médiévales sur Mahomet  : B

N
F

 ,
 E

S
T

A
M

P
E

S
 E

T
 P

H
O

T
O

G
R

A
P

H
IE

, 
R

É
S

E
R

V
E

 Q
B

-2
0

1
 (

1
7

1
)-

F
T

 5
 {

H
E

N
N

IN
, 

5
5

5
7

}
 –

 T
A

L
L

A
N

D
IE

R
/

B
R

ID
G

E
M

A
N

 I
M

A
G

E
S

A soixante-trois ans, une fièvre  
le prit./ Il relut le Koran de sa 
main même écrit,/ Puis il remit  
au fils de Séid la bannière,/  
En lui disant : “Je touche à mon 
aube dernière,/ Il n’est pas 
d’autre Dieu que Dieu. Combats 
pour lui.” […] 
 Il vint à la mosquée à son heure 
ordinaire,/ Appuyé sur Ali, le 
peuple le suivant ;/ Et l’étendard 
sacré se déployait au vent. […]
Le lendemain matin, voyant 
l’aube arriver :/ “Aboubèkre, 
dit-il, je ne puis me lever,/ Tu vas 
prendre le livre et faire la prière.”
Et sa femme Aïscha se tenait  
en arrière ;/ Il écoutait pendant 

qu’Aboubèkre lisait,/ Et souvent  
à voix basse achevait le verset ;/ 
Et l’on pleurait pendant qu’il 
priait de la sorte./ Et l’ange de  
la mort vers le soir à la porte/ 
Apparut, demandant qu’on lui 
permît d’entrer./
“Qu’il entre.” On vit alors son 
regard s’éclairer/ De la même 
clarté qu’au jour de sa 
naissance ;/ Et l’ange lui dit : 
“Dieu désire ta présence./ 
— Bien,” dit-il. Un frisson sur ses 
tempes courut,/ Un souffle ouvrit 
sa lèvre, et Mahomet mourut.” 

Extrait de « L’an neuf de l’hégire »,  
La Légende des siècles, Hetzel, 1859, 
pp. 59-65.

DANS LE TEXTE

Victor Hugo  
�« Et Mahomet mourut » 

attaques d’épilepsie et faux miracles. 
Cependant, loin d’invalider selon lui 
sa tâche de prophète, ces superche-
ries sont des « fictions excusables » 
bien nécessaires pour s’assurer l’ad-
hésion des masses aux nouvelles lois. 
Rousseau lui-même voudrait être re-
connu, dit-il, comme un nouveau 
prophète/législateur de sa nation, un 
nouveau Numa, Moïse ou Mahomet.

Le juriste Emmanuel Pastoret pu-
blia en 1787 Zoroastre, Confucius et 
Mahomet, dans lequel il relate les vies 
de ces trois « grands hommes », « les plus 
grands législateurs de l’univers », et com-
pare leurs carrières de réformateurs re-
ligieux et de légistes. Il prend la défense 
du Prophète de l’islam, trop souvent ca-
lomnié et taxé d’imposture, alors que 
le Coran annonce « les vérités les plus 
sublimes du culte et de la loi morale » 
et définit l’unité de Dieu avec une 
« admirable concision ». Les fréquentes 
accusations touchant l’immoralité du 
Prophète sont sans fondement  : au 
contraire, sa loi prescrit sobriété, géné-
rosité et compassion à ses prosélytes. 

Napoléon Bonaparte emporta avec 
lui le Coran traduit par Savary lors 
de son expédition égyptienne en 
1798. Pour essayer de rallier les élites 

Avec Calvin, et le diable �A partir  
du xvie siècle, la figure du Prophète  
de l’islam est associée aux querelles 
religieuses liées à la Réforme 
protestante. Sur cet almanach publié  
à Paris en 1687 sont représentés 
« l’imposteur Mahomet et le séducteur 
Calvin », en présence du diable. 



18� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

Voltaire ancre les stéréotypes 
construits en Occident  
sur le rapport du Prophète  
de l’islam aux femmes. 

En 1739, Voltaire s’attaque 
au sujet sensible de la 
religion, appréhendée 

comme fabrique à 
endoctrinement. Une tragédie, 
intitulée Le Fanatisme ou 
Mahomet le Prophète, lui sert de 
support. Derrière l’islam, dont il 
n’est pas un fervent adversaire,  
la critique est plus large et vise 
toutes les religions, catholicisme 
inclus. L’approche choque, 
l’interdiction de la pièce est 
requise : le subterfuge n’a trompé 
personne. 
Pourtant, la tragédie est bien 
construite et révèle plusieurs 
niveaux de lecture. Sous la 
critique du fanatisme en général, 
se manifeste un réquisitoire subtil 
contre l’islam, à travers la figure 
de son prophète. Mahomet, épris 
de Palmire, sa fille adoptive et son 
esclave, cherche à se débarrasser 
tout à la fois de son rival affectif, 

Séide, son propre fils adoptif, 
également son esclave et frère de 
sang de Palmire, et de son rival 
politique, Zopire, chérif de 
La Mecque et père de sang de 
Palmire et de Séide, en faisant 
commettre un parricide. Le crime 
se réalise, mais le fils criminel 
survit ; Palmire démasque les 
intentions de Mahomet, mais 
assassine involontairement son 
frère et amant, avant de se donner 
la mort. Mahomet, avec sa 
religion, triomphent – mais privé 
de l’amour espéré et au prix du 
sang de tous les liens de parenté, 
biologiques ou adoptifs, qui 
reliaient les différents 
protagonistes de l’intrigue. La 
conclusion est sans appel : la 
concupiscence et la cupidité du 
Prophète ont tué la famille, dans 
toutes ses déclinaisons. 

Polygamie et concubines
Le contenu est loin d’être 
nouveau : Voltaire entonne un 
discours savamment élaboré 
depuis plus d’un siècle. Ainsi, 
pour le suivre, il faut remonter  
un siècle et demi plus tôt, quand  
le milieu intellectuel français, en 
pleine crise spirituelle liée à 
l’émergence du protestantisme et 
aux guerres de Religion, s’empare 
de l’Orient ottoman comme 
terrain privilégié de sa réflexion 
sur le monde. Rapidement, à 
l’aube du xviie siècle, dire l’Orient 
impose d’en dire les femmes (aux 
côtés des soldats, les « terribles » 
janissaires, ou des derviches, ces 
« fous de Dieu »). Dans l’esprit des 
auteurs d’alors, il ne saurait être 

question des musulmanes sans 
mentionner le Prophète, érigé  
en ordonnateur de leur misère. 
Dans le détail, force est de 
remarquer que ces auteurs 
procèdent à une sélection 
particulière quand il s’agit 
d’évoquer les femmes 
musulmanes (en l’occurrence 
ottomanes). Leur attention est 
focalisée sur le droit matrimonial : 
le rapport du Prophète aux 
femmes sert à discréditer le 
modèle social ottoman et,  
au-delà, l’islam tout entier.  
De la polygamie à l’usage 
d’innombrables concubines ou 
l’abondance des séparations par 
divorce ou par répudiation, tout 
souligne, aux yeux des auteurs 
européens, le défaut originel de 
cette société : le rejet d’un modèle 
familial fondé sur le sang, 
producteur de noblesse.
Dès lors, l’objet de la différence 
entre Chrétienté et Islam devient 
plus visible. Alors que, dans le 
christianisme, la sexualité serait 
une pulsion coupable à dominer, 
ayant la procréation pour unique 
finalité, l’islam proposerait au 
contraire un modèle en miroir 
inversé, où la descendance se 
produirait presque par défaut, 
faisant de la sexualité, dans toutes 
ses formes de surabondance, la 
raison d’être de la conjugalité. 
Voilà donc le regard porté par les 
orientalistes français sur l’Islam : 
une société tout entière fondée 
sur la recherche de l’exercice  
des pulsions, plutôt que sur son 
élévation spirituelle par leur 
contrôle. Il faut rapprocher cette 

CONTRE-MODÈLE 

Le Prophète, ses femmes et Voltaire
Par Juliette Dumas

L
A

 N
O

U
V

E
L

L
E

 T
R

IB
U

N
E

 

L’AUTEURE �Maîtresse de 
conférences à Aix Marseille 
Université et directrice adjointe 
scientifique de l’Institut français 
d’islamologie (IFI), �Juliette Dumas 

a publié Au 
cœur du harem. 
Les princesses 
ottomanes à 
l’aune du pouvoir, 
xve-xviiie s. (Brill, 
2022). 



/ �19
B

N
F

, 
E

S
T

A
M

P
E

S
 E

T
 P

H
O

T
O

G
R

A
H

IE
, 

R
É

S
E

R
V

E
 E

F
-1

0
5

 (
2

)-
F

O
L

lecture des débats philosophiques 
du temps, qui construisent 
l’opposition entre Nature et 
Culture, la passion relevant de  
la première, son contrôle de la 
seconde. 

Naissances bâtardes 
Au xvie siècle, le naturaliste 
français Belon du Mans explique 
l’absence de couples véritables et 
de liens de famille dans la société 
ottomano-musulmane par la 
nature des lois fixées par le 
Prophète. L’inclusion répétée 
d’anecdotes attribuées à des 
textes sacrés musulmans permet 
de le dépeindre sous les traits 
d’un homme dominé par sa libido. 
Ses lois lui serviraient à assouvir 
ses propres plaisirs, fût-ce au 
détriment de ses proches. Ainsi, 
tandis que « ceux qui suivent la loi 
de Mahomet ne peuvent avoir plus 
de quatre femmes épousées », le 
savant précise qu’en ce qui le 
concerne, le Prophète, « ayant  
fait une loi pour [lui]-même, il lui 
fut licite de se marier avec autant 
de femmes qu’il lui plairait en 
avoir ». La libido du Prophète 
n’aurait pas de retenue à ses yeux. 
A la même époque, Guillaume 
Postel, premier détenteur d’une 
chaire de langues orientales  
au tout nouveau Collège royal, 
fondé par François Ier en 1530, 
vient apporter sa touche. Cet 
intellectuel, plus à l’aise en latin 
qu’en français, n’en produit pas 
moins les premiers traités de 
mœurs en langue française sur 
l’Orient. De façon fort révélatrice, 
son ouvrage De la République  
des Turcs (1560) ouvre son propos 
par les femmes et le mariage : 
l’auteur présente le déroulé  
d’un processus matrimonial 
typique, ce qui lui permet 
d’évoquer les règles juridiques  
et les configurations sociales.  

La société musulmane est, selon 
lui, marquée dès l’origine par  
des liens de bâtardise. Postel 
invoque ainsi Ismaël, fils 
d’Abraham né hors mariage  
d’une esclave égyptienne nommée 
Agar, que la bâtardise prédestine, 
lui et sa descendance, à être 
inférieurs au lignage d’Isaac,  
fils de Sara, légitime épouse 
d’Abraham. Il conclut en la 
supériorité légitime des Hébreux 

sur les Arabes, du judaïsme sur 
l’islam. Poursuivant son 
raisonnement, il attribue à 
Mahomet une naissance bâtarde, 
de sorte que « depuis neuf cents 
ans sont abâtardis tous les peuples 
qui croient en la bâtarde doctrine 
de Muhamed bâtard, exposée 
dedans l’Alcoran, composée de 

l’abâtardie discipline des 
Chrétiens, des Juifs et des Païens ». 
La déficience originelle se 
reproduit et engendre une  
société moralement affaiblie  
par cette impureté initiale.  

Explorer les « déviances »
Durant tout le xviie siècle,  
les récits de voyageurs, comme  
la production théâtrale, se 
détachent de la figure du 
Prophète, pour mieux explorer 
l’étendue des « déviances 
sexuelles » des musulmans,  
qu’il s’agisse de celles permises 
par la loi islamique, ou de  
celles produites par la société 
ottomane (qui recouvre alors, 
sous la plume des auteurs,  
le fait islamique dans son 
ensemble). On pense au souverain 
des contes des Mille et Une Nuits 
ou à Soliman, autre figure 
historique dont le théâtre 
s’empare pour résumer l’Empire 
ottoman voisin, rival et ami,  
impie et allié, ou encore au prince 
Bajazet de Racine. Là encore,  
il s’agit de mettre en scène l’échec 
des couples et des familles. 
Ainsi, quand il s’engage dans son 
projet de tragédie prenant le 
Prophète de l’islam pour objet, 
Voltaire s’inscrit dans une 
tradition déjà solidement établie. 
La surenchère (parricide,  
amour incestueux) lui permet 
cependant d’étayer son propos :  
la religion rend aveugle et 
fanatique, au point de permettre 
les crimes les plus ignobles.  
Fixé dès le milieu du xvie siècle,  
le discours visant à faire du 
Prophète le précurseur de 
l’asservissement sexuel des 
musulmanes ne connaît plus  
que des variantes d’adaptation : 
avec Voltaire, la messe est dite ;  
la déconstruction semble, pour 
longtemps, impossible. n

�Henri-Louis Caïn, dit Lekain, dans 
Mahomet de Voltaire, dessiné d’après 
nature en 1778, enturbanné comme 
un Ottoman du xviiie siècle. 



20� / MUHAMMAD Histoire d’un prophète 

Quarante ans après sa 
parution, la biographie  
de l’orientaliste français  
fit scandale en Égypte.

I l est […] possible de donner 
de cette vie une image 
vraisemblable, parfois très 

vraisemblable. Mais il faut, 
pour cela, utiliser des données 
tirées de sources sur lesquelles 
nous n’avons que peu de 
garanties de véracité. »
Tels sont les mots prudents de 
Maxime Rodinson, directeur 
d’études à l’École pratique des 
hautes études, dans l’avant-
propos de son Mahomet, paru 
en 1961. Et de préciser que  
son apport principal tient dans 
le choix de la grille d’analyse : 
la saisie des données 
économiques et sociales  
de la péninsule Arabique au 
viie siècle comme 
soubassement structurel,  
sans réduire la part humaine  
à celle de simple jouet dans  
les rapports de production. 
Marxiste athée, Rodinson  
dit prendre néanmoins au 
sérieux les énoncés religieux  
et ceux qui les portent.

1999 
L’affaire 
Rodinson

Par Dominique Avon

religieuses, il affirma vouloir faire du 
Coran la base de la loi de l’Égypte fran-
çaise. Il écrivit au cheikh El-Messiri, 
cheikh du divan d’Alexandrie : « J’espère 
que le moment ne tardera pas où je pour-
rai […] établir un régime uniforme, 
fondé sur les principes de l’Alcoran, 
qui sont les seuls vrais et qui peuvent 
seuls faire le bonheur des  hommes. » 

L’image de Mahomet législateur se 
développe au xixe siècle lors de l’es-
sor du colonialisme européen dans le 
monde musulman. La liste est longue 
des écrivains romantiques qui pei-
gnirent Mahomet comme un poète 
inspiré, un législateur, un génie de la 
nation arabe : Goethe, Thomas Carlyle, 
Alphonse de Lamartine, Victor Hugo, et 
bien d’autres (cf. p. 17). L’époque était 
au nationalisme et à un impérialisme 
grandissant : il serait trop simpliste de 
récuser les œuvres des romantiques 
comme étant la simple production 
propagandiste de chantres de l’Em-
pire, mais il n’est pas possible non plus 
de faire abstraction du contexte poli-
tique et social dans lequel ils écrivent. 
Si le Mahomet de leur siècle n’est plus 
un imposteur, il a cessé de représenter, 

pour les idéaux politiques et religieux 
européens, le même défi qu’au temps 
où l’Empire ottoman dominait un tiers 
de l’Europe. Mahomet fut un génie et 
un réformateur, certes, mais seulement 
pour sa nation, les Arabes.

On retrouve la figure de Mahomet 
législateur au xxe siècle, notamment 
dans la justice américaine. En 1902, 
Charles Albert Lopez avait figuré 
Mahomet dans l’une des dix immenses 
statues de marbre incarnant la justice, 
sculptées pour couronner le bâtiment 
de la Cour d’appel de New York, aux 
côtés de Lycurgue, Solon, Justinien ou 
Louis IX (mais la statue du Prophète 
fut retirée en 1955, à la demande des 
ambassadeurs du Pakistan, d’Égypte et 
d’Indonésie). En 1935, ce fut au tour 
du sculpteur Adolph Weinman de re-
présenter Mahomet sur une frise sculp-
tée dans la grande salle d’audience 
de la Cour suprême de Washington. 
Si la légitimité de Mahomet et celle 
du Coran comme sources de loi sont 
confirmées, elles se rapportent à une 
justice d’inspiration divine qui trouve 
sa manifestation la plus accomplie 
dans la Cour suprême des États-Unis. n

Z
U

M
A

 P
R

E
S

S
 I

N
C

./
A

L
A

M
Y

/
P

H
O

T
O

1
2

 –
 S

T
É

P
H

A
N

E
 O

U
Z

O
U

N
O

F
F

/
H

A
N

S
 L

U
C

A
S

/
A

F
P

 

L’AUTEUR �Directeur d’études 
à l’École pratique des hautes 

études, 
�Dominique Avon a 
publié La Liberté 
de conscience. 
Histoire d’une 
notion et d’un 
droit (PUR, 2020).

DÉCRYPTAGE 
D’IMAGE

A New York, entre Charlemagne 
et Justinien 

�En 1935, le sculpteur Adolph Weinman représente Mahomet sur une frise dans  
la grande salle d’audience de la Cour suprême de Washington : le Prophète  
y figure encore aujourd’hui, parmi dix-huit autres législateurs, tels Justinien et 
Charlemagne, Saint Louis ou le roi Jean d’Angleterre. Weinman les présente dans 
des costumes d’époque qui auraient pu sortir tout droit des studios d’Hollywood et 
son Mahomet, portant une robe fluide, une coiffe, un Coran ouvert dans une main 
et un cimeterre dans l’autre, est conforme au modèle des orientalistes romantiques. 



/ �21

L’orientaliste reprend la thèse 
selon laquelle la société  
bédouine de l’époque de 
Muhammad/Mahomet était  
dans un état d’instabilité, en 
raison de son ouverture à des 
pratiques mercantiles entraînant 
endettement financier et 
circulation d’idées nouvelles. 
Frustrée de sa marginalité  
par rapport aux Empires byzantin 
et sassanide, elle éprouvait le 
besoin d’une structuration 
étatique, dotée d’une idéologie 
propre, dans un langage accessible 
à son milieu.
Dans ce monde en pleine 
transformation, Rodinson affirme 
que Muhammad croyait à ce  
qu’il disait, tout en indiquant qu’à 
certains moments la « Révélation » 
s’adaptait à ses besoins politiques 
et domestiques. Il se réfère à  
des arguments psychologiques 
pour expliquer sa trajectoire : 
insatisfaction sexuelle et absence 
d’héritier mâle ; ambition  
déçue. Pourvu de charisme,  
cet homme fonda une « secte 
séparatiste », recrutant parmi 
d’autres déclassés, en leur 
promettant un avenir conforme  
à leurs aspirations.

Un récit inacceptable  
pour certains 
Si les maîtres de La Mecque 
n’étaient pas disposés à remettre 
en question leur autorité et leur 
prospérité, ceux de Médine, 
divisés, étaient plus susceptibles  
de s’ouvrir à la parole d’un homme 
capable de fixer des conditions  
de justice arbitrale et de procurer,  
à ceux qui avaient migré avec lui  
et aux habitants de cette cité ralliés 
à sa cause, des motifs communs de 
fierté. Victoires militaires et 
habileté diplomatique permirent 
l’unification partielle d’un corps 
sous sa bannière à l’intérieur de la 
péninsule Arabique. Forts de cette 

identité en construction et espérant 
de nouveaux horizons, les 
Bédouins du viie siècle ne furent 
pas assimilés par les empires.
Rodinson inscrit son travail dans 
la continuité de celui de 
Montgomery Watt, dont les deux 
ouvrages de 1953 et 1956 sur 
Muhammad sont d’abord destinés 
à un public de spécialistes. Il est, 
en revanche, en rupture avec 
l’approche de Muhammad 
Hamidullah, auteur du Prophète  
de l’Islam. Sa vie. Son œuvre 
(2 vol., Vrin, 1959), qu’il considère 
comme « un musulman d’une très 

grande science, mais absolument 
dénué d’esprit critique ».
Le récit de vie du Prophète de 
l’islam selon Rodinson est 
considéré comme inacceptable par 
certains responsables musulmans. 
Ils reprochent à l’auteur son 
approche matérialiste qui le 
conduit à désacraliser la figure  
de Muhammad. Par ailleurs, ils 
n’admettent pas l’affirmation 
selon laquelle les preuves  
de l’origine extra-humaine du 
« message » sont inexistantes.
En ce début des années 1960,  
c’est-à-dire dans un contexte de 
décolonisation, une campagne de 
critique systématique des travaux 
orientalistes est portée, entre 
autres, par les cheikhs égyptiens 
Muhammad al-Bahi et Muhammad 

al-Ghazali. Ils reprochent à certains 
de leurs coreligionnaires d’avoir 
adhéré aux méthodes de recherche 
qui rompent avec celles des 
« sciences islamiques ». Aborder  
les sources musulmanes des 
premiers siècles avec des outils  
non canonisés par les ulémas est 
considéré comme relevant d’une 
intention de nuire à l’islam. 
Rodinson assume sa démarche, 
comme en témoignent les éditions 
ultérieures et les traductions  
en une quinzaine de langues. 
Seule la version de 1967  
est accompagnée de menues 
additions et corrections.  
Cette biographie est saluée  
par ses pairs, parmi lesquels 
Georges Vajda et Nada Tomiche. 
Rodinson introduit les notes 
relatives aux sources à partir de  
la traduction en anglais de 1971. 
Cette version circule en Égypte,  
où elle est utilisée dans un cursus 
d’enseignement de l’American 
University in Cairo (AUC). C’est là 
qu’éclate l’affaire, en 1999, à la 
suite de la plainte d’un étudiant. 
Le ministre de l’Enseignement 
supérieur est saisi. L’ouvrage est 
retiré de l’AUC. Le grand imam 
d’Al-Azhar, la principale autorité 
savante de l’islam sunnite du pays, 
demande, sans succès, l’adoption 
d’une loi stipulant que tout 
ouvrage sur l’islam soit d’abord 
visé par cette institution avant  
sa mise en circulation. L’un  
de ses membres, Muhammad  
Abû Layla, publie une réfutation  
des « calomnies » de « l’écrivain 
français juif » Rodinson. Ce 
registre de la dénonciation de 
l’« insulte » (contre « Dieu », 
« l’islam », ou « les religions »), 
pénalisée par des lois adoptées 
dans de nombreux pays qui se 
réfèrent constitutionnellement  
à l’islam, maintient le verrou sur 
une partie des recherches,  
dans le monde arabe et au-delà. nB

E
R

N
A

R
D

 C
H

A
R

L
O

N
/

G
A

M
M

A
-R

A
P

H
O

 

MAXIME RODINSON EN 1980



22� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

P
H

O
T

O
 P

E
R

S
O

N
N

E
L

L
E

 –
 N

E
W

 Y
O

R
K

 P
U

B
L

IC
 L

IB
R

A
R

Y
, 

S
P

E
N

C
E

R
 C

O
L

L
. 

T
U

R
K

. 
M

S
. 

3
 –

 I
S

T
A

N
B

U
L

, 
B

IB
L

IO
T

H
È

Q
U

E
 D

U
 S

É
R

A
IL

 D
E

 T
O

P
K

A
P

I,
 M

S
. 

H
A

Z
IN

E
 8

4
1

 F
O

L
IO

 7
0

 –
 S

T
A

A
T

S
B

IB
L

IO
T

H
E

K
 Z

U
 B

E
R

L
IN

, 
D

IE
Z

 A
 F

O
L

IO
 7

2
, 

7
3

6
0

1
3

6
0

1
  

B
N

F
, 

M
A

N
U

S
C

R
IT

S
, 

A
R

A
B

E
 1

4
8

9
 F

O
L

IO
 8

6
 –

 E
D

IN
B

U
R

G
H

, 
U

N
IV

E
R

S
IT

Y
 L

IB
R

A
R

Y
, 

M
S

. 
O

R
. 

2
0

 F
O

L
IO

 4
3

 ;
 D

E
 A

G
O

S
T

IN
I 

P
IC

T
U

R
E

 L
IB

R
A

R
Y

/
A

K
G

-I
M

A
G

E
S

 

Représenter  
Muhammad en 
terres d’Islam

Qu’elles soient réalistes ou symboliques, les représentations de Muhammad  
ont varié au fil du temps et selon les régions, mais l’espace turco-iranien est plus 

favorable à la figuration picturale du Prophète que le monde arabe. 

Par Christiane Gruber

L’AUTEURE �Professeure d’art 
islamique à l’université du Michigan, 
�Christiane Gruber a notamment publié 

The Praiseworthy 
One. The Prophet 
Muhammad in 
Islamic Texts and 
Images (Indiana 
University Press, 
2019).

dans leur façon de considérer la re­
présentation : à certains endroits, des 
artistes sont critiqués pour avoir osé 
insuffler la vie à leurs personnages 
(laissant entendre que Dieu seul en a 
le secret et que la représentation imi­
tative est répréhensible), alors que 
d’autres passages mentionnent des 
coussins aux motifs figuratifs, dans la 
maison même du Prophète.

Du point de vue de la jurisprudence 
islamique (fiqh), il n’existe pas d’« in­
terdiction de la représentation » ex­
pressément énoncée et universelle­
ment acceptée. Et bien que des fatwas 
comme celle de 2006 puissent être 
approuvées par quelques sunnites ri­
goristes, les chiites ou sunnites plus 
laïques ou modérés ne se formalisent 
pas des représentations figuratives du 
Prophète – surtout quand elles sont 
respectueuses. 

Loin des rhétoriques idéologiques 
actuelles, dans le monde islamique, 
cohabitent différentes traditions de 
représentation de Muhammad le 

D
epuis 2006, date 
de la fatwa pro­
c l a m é e  e n 
Arabie saoudite 
contre les au­
teurs des carica­
tures de Maho­

met publiées l’année précédente par le 
quotidien danois Jyllands-Posten, et le 
massacre du 7 janvier 2015 perpétré 
dans les bureaux parisiens du journal 
satirique Charlie Hebdo, la question de 
l’interdiction ou non des représenta­
tions du Prophète dans l’islam est reve­
nue au cœur du débat. Et cela aussi 

bien dans les milieux universitaires 
que dans les discussions courantes. 
Pourtant, pour faire court, et quoique 
la réponse mérite d’être nuancée, 
l’islam n’impose aucune interdiction 
franche de représenter le Prophète.

Contre les idoles 
Si le Coran ne prohibe pas l’icono­
graphie figurative, il réprouve en re­
vanche l’adoration des idoles pré­
sentes dans la péninsule Arabique 
avant l’émergence de l’islam au 
viie siècle. Rappelons qu’à ce mo­
ment, l’iconoclasme n’est pas propre 
à l’islam – c’est la grande époque, dans 
l’Empire byzantin, où les icônes du 
Christ et des saints sont détruites. La 
destruction des idoles préislamiques 
par Muhammad est un sujet fréquent 
dans les textes et peintures islamiques, 
comme l’atteste une biographie illus­
trée pour un souverain ottoman sun­
nite. De plus, les hadith, ou « dits du 
Prophète », source majeure du droit is­
lamique, sont pour le moins ambigus 



/ �23

�Dans le conte des amants Varqa et 
Gulshah d’Ayyuqi (Anatolie, xiiie siècle), 
Muhammad, les cheveux longs,  
est assis sur un trône vert,  
couleur associée au paradis et à  
la résurrection dans l’au-delà. 

�Après 1500, tant dans les terres 
persanes qu’ottomanes, les traits de 
Muhammad sont souvent recouverts 
d’un voile et son corps entouré d’une 
auréole dorée, signe de sacralité 
(Siyar-i Nabi, Istanbul, xvie siècle).

�Cette miniature persane (Jami al-
tawarikh, 1307) montre Muhammad (au 
centre) avec Fatima, Ali et leurs deux 
enfants. Cette représentation du 
Prophète en famille (ahl al-bayt) légitime 
l’autorité d’Ali et la cause chiite. 

�Cette enluminure du même  
manuscrit iranien montre Muhammad 
enfant : le moine chrétien Bahira 
reconnaît en lui un futur prophète 
tandis qu’il est parfumé par un ange  
qui lui tend un rouleau de parchemin.

VOILE BLANC ET AURÉOLE 

AVEC SA FAMILLE FUTUR PROPHÈTE

LONGUE CHEVELURE D’UN PROPHÈTE-ROI

�Au xive siècle, en Perse, nombre de 
représentations le figurent comme  
un roi, entouré d’anges : il est ainsi 
dépeint comme un messager humain, 
chargé d’assurer la révélation divine 
(encre noire, Iran, xive siècle). 

EN MONARQUE TRÔNANT



24� / MUHAMMAD Histoire d’un prophète 

ouvrent également la voie à l’élabo-
ration visuelle d’autres préoccupa-
tions qui se déploient dans les livres 
d’art islamique des siècles suivants, 
par exemple la nature surhumaine 
du Prophète ou son rôle dans la rhé-
torique des divers courants de l’islam.

Dès les premières années du 
xive siècle, en particulier sous le règne 
des Ilkhanides en Perse (1256-1335), 
les images du Prophète en roi consa-
cré commencent à céder la place à 

d’autres épisodes bio-
graphiques. Ces repré-
sentations apparaissent 
dans des textes illus-
trés, qui comprennent 
souvent des chapitres 
dédiés à l’avènement 
de l’islam, à la prophé-
tie de Muhammad, au 
règne des premiers cali-
fes et à l’émergence des 
dynasties islamiques 
ultérieures. Il se peut 
qu’elles reflètent éga-
lement les inquiétudes 
politiques et les dé-
bats religieux d’alors.

Ces  images  com-
portent des détails ico-

nographiques habituellement passés 
sous silence dans les textes qui les ac-
compagnent ; dans certains cas, elles 
ont essentiellement pour fonction de 
soutenir le statut de Muhammad en 
tant que dernier messager de Dieu, la 
supériorité de l’islam sur le judaïsme 
et le christianisme et, dans quelques 
cas, la légitimité de la vision du 
monde chiite.

Il en est ainsi dans une copie manus-
crite d’Al-Athar al-baqiyya an al-qurun 
al-khaliyya (littéralement le Livre des 
vestiges qui demeurent des siècles pas-
sés), qui fut produit en Iran vers 1307 
et comprend une série de cinq mi-
niatures. Les deux dernières illustra-
tions, les plus grandes du cycle, sou-
lignent l’autorité de l’imam Ali et des 
quatre autres membres de la famille 
de Muhammad (ahl al-bayt), ce qui 
dénote la manière dont les images du 
Prophète pouvaient être utilisées soit 
en faveur de la cause chiite contre la 
cause sunnite, soit contre les dogmes 
chrétiens comme la Trinité.

Prophète. La grande majorité des 
images figuratives du Prophète a été 
produite dans l’espace turco-persan 
entre 1200 et 1600. Dans ces aires 
culturelles, l’aversion pour la repré-
sentation des prophètes n’était pas 
aussi forte et généralisée qu’en terres 
arabes. De plus, le fait que ces images 
se trouvent presque sans exception 
dans des manuscrits illustrés révèle 
qu’elles étaient destinées à une élite 
très restreinte.

Bien que réservées à la 
sphère privée, les images 
du Prophète avaient plu-
sieurs fonctions : elles ser-
vaient à la fois d’images 
pieuses et de supports 
pour les autorités isla-
miques aussi bien sunnites 
que chiites. Dans la pen-
sée islamique dominante, 
bien que Muhammad soit 
considéré comme un être 
mortel et un dirigeant 
temporel, son rang de pro-
phète et sa proximité avec 
Dieu lui confèrent une di-
mension transcendante 
et des capacités surhu-
maines : il est ainsi capable 
de fendre la lune en deux ou encore 
d’entreprendre une ascension dans 
les cieux. C’est pourquoi il a été asso-
cié à toute une palette d’abstractions 
symboliques, comme des faisceaux lu-
mineux, destinées à promouvoir son 
apostolat de droit divin, son rayonne-
ment et son essence cachée. 

Les plus anciennes peintures isla-
miques de Muhammad qui nous soient 
parvenues datent du xiiie siècle. On les 
retrouve plutôt dans des manuscrits en 
persan qui, par ailleurs, ne sont pas for-
cément centrés sur la vie du Prophète 
ou les débuts de l’histoire islamique : 
elles sont intégrées à une préface lau-
dative ou à une conclusion morale de 
récits épiques et romantiques.

C’est le cas pour le conte des amants 
malheureux Varqa et Gulshah, narré 
par Ayyuqi, dans un texte illustré en 
Anatolie vers 1250. Après bien des em-
bûches, les deux amants meurent et 
sont enterrés dans une même tombe à 
Damas. La nouvelle de leur fin tragique 
arrive aux oreilles de Muhammad, 

qui décide de se rendre en Syrie 
(« Sham ») pour les ressusciter : il y 
parvient grâce à ses prières à Dieu, 
à l’aide de l’ange Djibril (Gabriel), et 
grâce à la conversion à l’islam du roi 
juif de Sham. Ce miracle est illustré à 
la toute fin du manuscrit : le Prophète 
est reconnaissable à sa longue cheve-
lure et à son manteau vert. Il est ac-
compagné des quatre premiers califes 
dits « Rashidun », « bien guidés », et du 
roi de Sham. Ainsi, bien que le texte 

d’Ayyuqi mette l’accent sur le pouvoir 
salvateur de la conversion à l’islam 
par l’intercession du Prophète, son il-
lustration représente ce dernier dans 
un genre de scène de cour. A travers le 
texte comme l’image, Muhammad se 
montre comme l’incarnation royale du 
triomphe de la foi sur la mort.

Dans d’autres dessins et peintures 
de cette époque, le Prophète appa-
raît en monarque : il trône, entouré 
de disciples et d’anges. Les traits de 
son visage ressortent distinctement. 
Ces détails iconographiques contri-
buent à ce que l’on pourrait appeler 
un « discours visuel » sur la royauté 
sacrée, dans lequel Muhammad est 
représenté avec la double qualité de 
prophète et de roi. De plus, ces images B

N
F

, 
M

A
N

U
S

C
R

IT
S

, 
S

U
P

P
L

 T
U

R
C

 1
9

0
 F

O
L

IO
 6

5
 

�Dans ce manuscrit du Miraj nameh  
du xve siècle, le Prophète se rend  
aux Enfers et regarde brûler des faux 
témoins, à tête de porc. Une image 
frappante destinée à un usage privé 
pour mémoriser les interdits. 

AUX ENFERS



/ �25

A l’opposé, d’autres manuscrits du 
xive siècle comportant des représen-
tations du Prophète pouvaient véhi-
culer des messages sunnites ; d’autres 
encore restent tout à fait à l’écart 
du débat entre chiites et sunnites. 
Tel est le cas du Jami al‑tawarikh 
(« Compendium des chroniques » ou 
« Histoire universelle ») de Rashid al-
Din, rédigé et illustré à Tabriz vers 
1314. Il met en lumière les savoirs 
chinois et indiens aussi bien que les 
religions juive et chrétienne, qui re-
flètent l’entourage érudit et les discus-
sions théologiques qui nourrissaient 
alors la cour des Ilkhanides. 

Un être surhumain 
Le Jami al-tawarikh comprend un cy-
cle d’illustrations montrant la nais-
sance du Prophète, son enfance, ses 
révélations, son ascension céleste, 
ses miracles et ses batailles. La mi-
niature qui dépeint Muhammad 
déjà reconnu comme futur pro-
phète par le moine chrétien 
Bahira mérite que l’on s’y arrête, 
puisqu’elle inclut des éléments 
visuels non mentionnés dans le 
texte, comme l’ange qui émerge 
du firmament bleu pour parfu-
mer le jeune Muhammad avec 
le contenu d’une fiole d’or et lui 
offrir un rouleau de parchemin 
ou une feuille de papier. Chargés 
de symboles picturaux, ces élé-
ments renforcent l’idée que Dieu 
oint Muhammad et lui offre la 
révélation divine sous la double 
forme d’une écriture et d’une 
senteur célestes. L’image, ici, fait 
plus qu’illustrer le texte : elle re-
présente Muhammad d’une ma-
nière ouvertement métaphorique 
et sacralisante.

D’autres textes turco-persans entre 
1400 et 1600 comprennent des repré-
sentations de Muhammad, à l’exemple 
d’un manuscrit du Miraj nameh 
(«  Livre de l’ascension céleste du 
Prophète Muhammad ») magnifique-
ment illustré, réalisé à Herat (actuel 
Afghanistan), vers 1436. Aujourd’hui 
conservé à la Bibliothèque natio-
nale de France, son texte et son cycle 
d’images mettent en avant le rang su-
périeur du Prophète, sa proximité avec 

Dieu ainsi que sa connaissance à la fois 
du paradis et de l’enfer. Biographies 
frappantes, histoires et même apo-
calypses, ces « livres graphiques » is-
lamiques aidaient ceux qui les feuil-
letaient, y compris les enfants qui ne 
savaient pas encore lire, à comprendre 
la vie du Prophète et à mémoriser ses 
miracles tout en se familiarisant avec 
les principes fondamentaux de l’islam.

Le nombre de livres comportant 
des représentations de Muhammad 
diminue considérablement après 
1600, lorsque les arts visuels en terres  
d’Islam deviennent davantage pu-
blics et donc susceptibles de réac-
tions hostiles. Des alternatives appa-
raissent, comme les « portraits écrits » 
du Prophète, c’est-à-dire des calligra-
phies appelées hilya. De même, les 
manuscrits incluent des images où le 
visage du Prophète est représenté de 
manière plus aniconique, par exemple 

sous la forme d’un nimbe d’or ou d’une 
petite boule blanche.

Les artistes de la sphère turco-
persane recourent à diverses stratégies 
picturales pour distinguer le Prophète 
des autres figures humaines. Entre 

1250 et 1500, les attributs les plus no-
tables de Muhammad sont sa longue 
chevelure et son manteau ; il est sou-
vent entouré d’anges qui lui confèrent 
la senteur, l’écriture et les rayons de lu-
mière divins. Muhammad est alors re-
présenté corporellement, les traits de 
son visage sont entièrement visibles 
et les signes de son statut de prophète 
restent extérieurs à son corps.

Au cours du xvie siècle, le visage 
voilé du Prophète et son nimbe de 
feu apparaissent pour exprimer la 
sacralité invisible de Muhammad 
et  son rayonnement divin  ;  
celui-ci est conceptualisé, dans les 
textes islamiques, par la formule 
« nur muhammadi » ou « la lumière 
de Muhammad ». Chez les sunnites, 
le statut de prophète de Muhammad 
est considéré comme inégalé et inéga-
lable : lui seul illumine le monde. Selon 
la pensée chiite, le nur Muhammadi 

s’est transmis à Ali et aux imams. 
Ceux-ci sont également décrits 
et représentés comme des sil-
houettes de lumière, ou avec, en 
guise de tête, une sphère lumi-
neuse ou un halo. 

Ainsi, les représentations isla-
miques du Prophète se sont dé-
veloppées selon la chronologie 
suivante : d’abord, de 1250 en-
viron à 1500, les portraits figura-
tifs avec des symboles extra-cor-
porels dominent ; ensuite, après 
1500, le Prophète est souvent re-
présenté le visage voilé de blanc 
et avec une auréole dorée ; en-
fin, les images tendent à dispa-
raître après 1600, mais, lorsqu’il 
est représenté, le Prophète est 
souvent dépeint au travers d’une 
série d’abstractions. Ces repré-

sentations, pour variées et complexes 
qu’elles soient, reflètent les tendances 
de la dévotion islamique, les concepts 
philosophiques, la pensée mystique, 
les débats entre différentes confes-
sions islamiques. Bien que les images 
aient perduré, surtout en Iran, le ter-
rain iconographique changea avec l’in-
vention de l’imprimerie et l’apparition 
d’une sphère publique dans laquelle 
des images de Muhammad ne circu-
laient pas auparavant. n
(Traduit de l’anglais par Marie Chuvin.) B

R
IT

IS
H

 L
IB

R
A

R
Y

, 
M

S
. 

O
R

. 
2

2
6

5
 F

O
L

IO
 1

9
5

R
/

A
K

G
-I

M
A

G
E

S
 

�L’ascension de Muhammad (miraj) sur 
sa jument à tête humaine, Buraq, est 
une scène fréquente pour illustrer la 
proximité du Prophète avec Dieu, sa 
connaissance du paradis et de l’enfer 
(Nizami, Haft Paykar, Iran, xve siècle). 

L’ASCENSION CÉLESTE



26� / Histoire d’un prophète MUHAMMAD

M
Y

R
A

-D
U

N
O

Y
E

R
 

Sur les traces du Prophète 

Enquête sur  
les reliques 

Les reliques de Muhammad, qu’il s’agisse d’objets lui ayant appartenu,  
d’artefacts matériels ou de restes de son corps, sont vénérées encore  

aujourd’hui dans tout le monde islamique. Elles servent de talisman ou de  
source de légitimité pour les souverains. A quand remonte cette tradition ?

Par Julien Loiseau 

L’AUTEUR �Professeur à Aix-Marseille 
Université, spécialiste du monde 
islamique médiéval, �Julien Loiseau a 

notamment publié 
Les Mamelouks, 
xiiie-xvie siècle. Une 
expérience du 
pouvoir dans l’Islam 
médiéval (Seuil, 
2014).

d’agrandissement de la mosquée du 
Prophète à Médine intègrent à l’édi-
fice les anciennes chambres de ses 
épouses. Pour éviter que la chambre 
funéraire du Prophète ne serve de 
point de mire à la prière des fidèles, 
celle-ci est masquée aux regards par 
un écran maçonné aux angles irrégu-
liers et dépourvu d’accès. Si le corps 
de Muhammad est désormais inacces-
sible, le Prophète se manifeste en rêve 
à ses dévots. Un hadith affirme d’ail-
leurs : « Celui qui m’a vu en rêve, c’est 
bien moi qu’il a vu, car Satan ne peut 
pas prendre cette apparence. »

Ce qu’il a touché 
La bénédiction divine (baraka) que 
transmet Muhammad passe égale-
ment par les objets qui lui étaient fami-
liers et par les traces qu’il a laissées ici-
bas. En arabe, le mot athar (la trace, le 
vestige, dans la poésie les traces lais-
sées par le campement abandonné 
au matin) est utilisé pour désigner à 
la fois les paroles du Prophète et ses 

L
es témoignages les 
plus anciens sur les 
croyances des pre-
miers fidèles de l’is-
lam, des graffitis 
retrouvés sur les 
routes du désert 

d’Arabie, ne mentionnent pas 
Muhammad. Dans le Coran, Dieu en-
joint d’ailleurs à son Prophète de dire : 
« Je ne suis qu’un mortel semblable à 
vous.  » Il faut attendre la fin du 
viie siècle et les inscriptions du Dôme 
du Rocher à Jérusalem (en 692) pour 

qu’une place éminente soit accordée 
au Prophète de l’islam (mort selon la 
Tradition en 632). L’autorité de 
Muhammad et la dévotion à sa per-
sonne n’ont fait ensuite que croître, au 
point que « l’insulte au Prophète » est 
tenue par les juristes pour un crime 
passible de mort dès le viiie siècle. Ses 
propos (hadith), dont la collecte et la 
critique sont constituées en discipline 
savante, forment le second corpus, 
après le Coran, sur lequel s’élabore le 
droit musulman. La lecture des grands 
recueils de hadith, le Sahih d’al-
Bukhari (mort en 870) en particulier, 
et la méditation de ses paroles de-
viennent des actes de piété. 

A sa mort, Muhammad est inhumé 
à Médine dans la chambre de son 
épouse Aïcha. Son tombeau est ra-
pidement un lieu de pèlerinage, que 
l’ensemble des juristes considèrent 
comme licite, malgré les réticences 
de certains à l’égard des visites aux 
tombeaux assimilables à de l’idolâtrie. 
Au début du viiie siècle, les travaux 



/ �27
D

A
R

 Y
A

S
IN

/
A

P
/

S
IP

A
 –

 R
O

B
E

R
T

 W
/

A
L

A
M

Y
/

P
H

O
T

O
1

2
 –

 C
E

N
K

 E
R

T
E

K
IN

/
A

L
A

M
Y

/
P

H
O

T
O

1
2

 

empreintes matérielles, considérées 
comme des reliques. Cette forme de 
dévotion n’est certes pas propre à 
Muhammad : les traces laissées par 
les membres de sa famille, par ses pre­
miers compagnons ou par d’anciens 
prophètes, comme Moïse ou Jésus, ont 
de même été pieusement recueillies. 

Mais les reliques du Prophète for­
ment un ensemble exceptionnel par 
leur diversité, la vénération qui les 
entoure et leur usage public jusqu’à 
l’Époque contemporaine. En faire 
l’histoire est une gageure, car les récits 
qui les accompagnent postulent leur 
transmission ininterrompue depuis sa 
mort en 632. Or rien n’est plus difficile 
à dater précisément que l’émergence 
d’une tradition. Certains artefacts, 
en revanche, ont une trajectoire que 
l’on peut reconstituer, depuis leurs 

premières attestations jusqu’à leur 
constitution en trésor sacré.

Les objets personnels de Muham­
mad, porteurs de baraka pour avoir 
été manipulés par lui – ce qu’on ap­
pelle des « reliques de contact » – sont 
ses traces les plus anciennement attes­
tées. C’est le cas en particulier de ses 
attributs de souveraineté comme son 
étendard, son sceau (considéré ce­
pendant comme perdu dès le milieu 
du viie siècle) ou ses armes. La plus 
fameuse de ces reliques souveraines 
est le manteau (burda ou khirqa) 
du Prophète : offert par celui-ci à un 
poète pour prix de son éloge, il au­
rait été racheté selon la Tradition par 
Muawiya (661-680), le fondateur de la 

dynastie des Omeyyades. Le théoricien 
du califat Al-Mawardi (mort en 1058) 
le décrit comme l’un des attributs des 
califes abbassides, qui le revêtaient lors 
de cérémonies comme le serment d’al­
légeance. Le manteau du Prophète au­
rait été brûlé par les Mongols lors de la 
prise de Bagdad en 1258. 

L’aura de pouvoir qui entourait la re­
lique ne la prive pas de ses vertus spiri­
tuelles. Contemporain de la chute du 
califat, le poète soufi égyptien d’ori­
gine berbère Al-Busiri (mort en 1294) 
lui consacre l’un des poèmes les plus 
célèbres de l’Islam (Al-Burda) pour 
remercier le Prophète de l’avoir guéri 
miraculeusement de son hémiplé­
gie, en recouvrant ses épaules de son 

Culte �Tout ce qui touche  
à Muhammad est vénéré dans le 
monde islamique. Un imam brandit  
un reliquaire contenant un poil de 
barbe (1), à la mosquée Hazratbal, 
centre de pèlerinage au Cachemire 
(Inde). Istanbul abrite, depuis l’époque 
ottomane, les plus nombreuses 
reliques : ainsi cette empreinte de 
pied (2), exposée au palais de Topkapi 
ou l’un des exemplaires du « noble 
manteau » (3), tissé de lin, coton et 
soie, exposé à l’occasion du ramadan  
à la mosquée Hirka-i Serif, attirant de 
très nombreux pèlerins. 

1. POIL DE BARBE

2. EMPREINTE DE PIED

3. MANTEAU



28� / MUHAMMAD Histoire d’un prophète 

Jérusalem. On montrait aussi aux pè-
lerins, venus sur les lieux de la vie de 
Muhammad à La Mecque, l’empreinte 
de son coude, de son dos ou celle lais-
sée par sa chamelle. Mais la dévotion 
aux empreintes de pied du Prophète 
a pris une dimension exceptionnelle. 

De nombreux blocs, le plus sou-
vent basaltiques, présentant en creux 
une empreinte identifiée comme celle 
laissée miraculeusement par le pied 
du Prophète, ont circulé dans l’en-
semble du monde islamique, jusqu’en 
Inde. Attesté pour la première fois à 
Bagdad au début du xie siècle, scellé 
dans le mur d’une mosquée, ce type 
de relique était très recherché par 
les souverains. A la fin du xve siècle, 
le Médinois Al-Samhudi priait le sul-
tan Qaitbay, qui en avait acheté une 
pour son futur mausolée au Caire, de 
mettre un terme au trafic de fausses 
reliques. La plus fameuse de ces em-
preintes, celle du Dôme du Rocher à 
Jérusalem, associée au récit de l’as-
cension céleste du Prophète (le miraj), 
est restée préservée in situ : signalée 
à partir du xie siècle, elle est protégée 
par une grille en 1609 sur ordre du 
sultan ottoman Ahmed Ier.

Étroitement liée à la dévotion aux 
empreintes de pied du Prophète, la 
sandale de Muhammad, dont on disait 
que son passage sur le sable ne laissait 
pas de traces, était également une re-
lique recherchée : le sultan Al-Ashraf 
en déposa une en 1228 dans l’institu-
tion d’enseignement de hadith qu’il 
venait de fonder à Damas. Cette dé-
votion inspira toute une veine icono-
graphique dans les recueils de prières 
sur le Prophète, comme le fameux 
Dalail al-khayrat du soufi marocain 
Al-Jazuli (mort vers 1465) : le dessin 
stylisé d’une sandale y symbolise la 
présence de Muhammad. Des repro-
ductions de la sandale du Prophète 
servaient fréquemment de talisman 
contre le mauvais œil ou les douleurs 
de l’enfantement. 

La Tradition fait de Muawiya, en-
core lui, le premier souverain de 
l’Islam à avoir recherché les re-
liques du Prophète. Les Abbassides 
de Bagdad (750-1258) ont accordé 
ensuite à son manteau une place 
éminente dans leurs rituels de cour. 

manteau. La relique matérielle dis-
parue avec la chute du califat connaît 
une nouvelle vie spirituelle : les vers 
d’Al-Burda sont récités lors des en-
terrements pour leurs vertus protec-
trices ; le Prophète lui-même les en-
seigne en rêve à ses dévots ; recopiés 
sur des morceaux de papier, ils servent 
aussi d’amulettes.

Parmi les objets de Muhammad fi-
gurent également des écrits. La Sira, la 
« Vie exemplaire » du Prophète compi-
lée à partir du milieu du viiie siècle, ra-
conte comment il adressa des lettres, 
copiées sous sa dictée (la Tradition le 
considère généralement comme il-
lettré), aux souverains de son temps. 
Des lettres copiées en arabe archaïque 
dit hijazi, attribuées au Prophète, ont 
émergé au fil des siècles : la dernière en 
date, adressée au gouverneur byzantin 
de l’Égypte, a été découverte dans un 
monastère égyptien au xixe siècle. Au 
Maroc, près de Marrakech, un ribat 
(lieu de retraite pieuse devenu souvent 
forteresse) s’élève, depuis le xe siècle, 
à l’endroit où serait enterrée une lettre 
adressée aux Berbères par le Prophète. 
Plus près de son temps, et témoignage 
plus modeste, un contrat de vente d’un 
esclave conclu par Muhammad circulait 
à Bassora (Irak) au début du viiie siècle.

Pétrosomatoglyphes 
Mais les objets personnels du Prophète 
ne sont pas les seules traces qu’il a lais-
sées : s’y ajoutent aussi des reliques 
corporelles, qui remédient à l’inacces-
sibilité de son corps et peuvent être 
aisément déplacées. Les plus impor-
tantes sont ses cheveux et les poils de 
sa barbe, dont la Tradition dit qu’il ac-
cepta, vers la fin de sa vie, qu’ils soient 
recueillis, après s’être fait rituellement 
raser à l’occasion de ses deux derniers 
pèlerinages à La Mecque. Muawiya, 
déjà mentionné, aurait demandé à être 
inhumé avec des cheveux du Prophète 
déposés sur sa bouche, son nez et ses 
yeux. A Kairouan, en Tunisie, la mos-
quée du Barbier conserve le souvenir 
d’un compagnon du Prophète, mort 
lors de la conquête arabe, qui gardait 
dans son bonnet des poils de la barbe 
de celui-ci. Des cheveux et des poils de 
la barbe du Prophète étaient intégrés 
à la maçonnerie du mihrab (la niche 

indiquant la direction de la prière) de 
certaines mosquées, afin d’accroître 
la valeur spirituelle de la prière des 
croyants. A ces reliques corporelles 
s’ajoutent des dents, des coupures 
d’ongle, mais aussi des traces plus éphé-
mères : l’eau de ses ablutions que, se-
lon une tradition, il aurait offerte pour 
purifier l’emplacement d’une mos-
quée où s’élevait autrefois une église, 
ses larmes, ou encore ses gouttes de 
salive, comme celle qui aurait rendu 
douce l’eau saumâtre d’un puits. 

La dévotion aux traces du Prophète 
s’est emparée également de pétroso-
matoglyphes : des creux dans la roche 
interprétés comme l’empreinte d’une 
partie du corps. D’innombrables ro-
chers étaient montrés aux pèlerins, en 
Arabie, en Palestine ou en Syrie, pour 
les marques qu’y auraient laissées 
des prophètes ou des figures saintes, 
à l’instar de l’empreinte du pied du 
Christ sur le site de l’Ascension, à P

A
S

C
A

L
 D

E
L

O
C

H
E

/
G

O
D

O
N

G
/

S
IP

A
 

Talisman �Très souvent, le Prophète 
est représenté par le dessin de sa 
sandale orné d’un plan stylisé du 
sanctuaire de La Mecque (la Kaaba 
apparaissant en noir), comme sur  
cette étoffe marocaine du xviiie siècle, 
conservée au musée des Arts 
islamiques de Kuala Lumpur (Malaisie). 

4. SANDALE



/ �29

Mais il faut attendre le xie siècle et les 
Fatimides, chiites ismaéliens, pour 
voir une dynastie soutenir publique-
ment de nouvelles formes de dévo-
tion comme l’anniversaire du Prophète 
(mawlid) : le calife Al-Hakim (996-
1021) fait rechercher des reliques à 
Médine et aurait eu aussi le projet de 
faire venir au Caire le corps même du 
Prophète. Si Damas, au xiiie siècle, 
est célèbre pour les reliques conser-
vées dans plusieurs institutions de la 
ville, le premier trésor des reliques 

du Prophète est constitué au Caire. 
Fondé par un vizir dans le dernier 
tiers du xiiie siècle au sud du Caire, le 
long du Nil, le Sanctuaire des reliques 
(Ribat al-athar) abrite des objets ache-
tés en Arabie. A partir du xive siècle, le 
Sanctuaire bénéficie du patronage de 
plusieurs sultans mamelouks et attire 
de nombreux dévots. Les reliques sont 
sorties du Sanctuaire et emportées en 
procession dans la ville lorsque la crue 
annuelle du Nil est insuffisante. Mais, 
en 1504, le sultan Al-Ghawri décide 
d’en transférer une partie dans son fu-
tur mausolée, au centre du Caire.

Est-ce là que le sultan ottoman 
Selim, entré au Caire en vainqueur en 
1517, se serait emparé des reliques du 
Prophète ? Les chroniqueurs ottomans 
préfèrent souvent un autre récit : venu 

à Constantinople après la chute des 
Mamelouks pour présenter la soumis-
sion de La Mecque, le fils de l’émir de 
la Ville sainte aurait fait don au sultan 
ottoman de nombreuses reliques. 
Quelle que soit leur provenance, les 
reliques du Prophète ont été consti-
tuées en trésor sacré au palais de 
Topkapi, dans la première moitié du 
xviie siècle. Les sultans ottomans, dont 
l’autorité s’est affaiblie, s’efforcent 
alors de donner une sacralité nouvelle 
à leur fonction, avant de franchir le pas 
et de revendiquer pour eux le califat au 
milieu du xviie siècle. A côté des lettres, 
des armes, des empreintes de pied, des 
cheveux placés dans des reliquaires, 
rassemblés dans une même chambre 
du palais, se trouve aussi le manteau 
du Prophète… pourtant disparu à 
Bagdad en 1258 ! Mais la relique la 
plus importante du trésor ottoman est 
« le noble étendard » (sandjak-i sherif), 
qui, depuis la fin du xvie siècle, suit 
les armées ottomanes en campagne. 
Recousus sur trois bannières de soie 
verte à la fin du xviie siècle, les frag-
ments de l’étendard noir du Prophète 
ont servi jusqu’à la fin de l’Empire ot-
toman. Ils sont exposés une derniere 
fois en novembre 1914, à l’occasion 
de la proclamation du djihad contre la 
Triple-Entente. 

Les reliques du Prophète se visitent 
toujours dans le palais de Topkapi 
comme à la mosquée Al-Husayn 
au Caire ou au Sanctuaire du noble 
pied à Delhi. En sortent-elles parfois ? 
Proclamé « commandeur des croyants » 
en Afghanistan, mollah Omar, chef des 
talibans, revêtait à son tour, en 1996, le 
manteau du Prophète. nIS

T
A

N
B

U
L

, 
P

A
L

A
IS

 D
E

 T
O

P
K

A
P

I 
; 

A
N

D
R

E
A

 I
Z

Z
O

T
T

I/
A

L
A

M
Y

/
P

H
O

T
O

1
2

 

Les reliques sont 
emportées en 
procession dans la ville 
du Caire lorsque la crue 
du Nil est insuffisante 

POUR EN SAVOIR PLUS

Ouvrages généraux
M. A. Amir-Moezzi, 
G. Dye (dir.), �Le Coran des 
historiens, Cerf, 2019 ;  
avec J. Tolan (dir.), Le 
Mahomet des historiens, 
Cerf, 2025.
N. Amri, R. Chih, 

D. Gril (dir.), �« Le Prophète de l’islam », 
Archives des sciences sociales des 
religions n° 178, novembre 2017.
C. Cahen, �L’Islam, des origines au début 
de l’Empire ottoman, Fayard, 2011. 
J. Chabbi, �Le Seigneur des tribus. L’islam 
de Mahomet, CNRS Éd., 2020.
M. Cook, P. Crone, �Hagarism. The 
Making of the Islamic World, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1977.
H. Djaït, �La Vie de Muhammad, 3 vol., 
Fayard, 2007, 2008 et 2012.
I. Goldziher, �Sur l’islam. Origines de 
la théologie musulmane, Desclée de 
Brouwer, 2003.
T. Nagel, �Mahomet. Histoire d’un Arabe, 
invention d’un Prophète, Genève, Labor et 
Fides, 2012.
H. Ouardi, �Les Derniers Jours de 
Muhammad, Albin Michel, 2017.
M. Rodinson, �Mahomet, [1961], Seuil, 1994.
W. M. Watt, �Mahomet à La Mecque, 
[1953], Mahomet à Médine, [1956],  
rééd. Mahomet, Payot, 2017.

Représentations
P. Centlivres, M. Centlivres-Demont, 
�Imageries populaires en Islam, Genève, 
Georg, 1997.
D. Gril, S. Reichmuth, D. Sarmis, 
R. Chih (dir.), �The Presence of the Prophet 
in Early Modern and Contemporary Islam, 
3 vol., Leyde, Brill, 2021-2023.
C. Gruber, �The Praiseworthy One. The 
Prophet Muhammad in Islamic Texts and 
Images, Bloomington, Indiana University 
Press, 2019 ; avec A. Shalem (dir.), The 
Image of the Prophet Between Ideal and 
Ideology. A Scholarly Investigation, Berlin, 
De Gruyter, 2014.
R. J. A. McGregor, �Islam and the 
Devotional Object. Seeing Religion in 
Egypt and Syria, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2020.
A. Schimmel, �And Muhammad is His 
Messenger. The Veneration of the Prophet 
in Islamic Piety, Chapel Hill, University of 
North Carolina Press, 1985.
J. Tolan, �Mahomet l’Européen. Histoire des 
représentations du Prophète en Occident, 
Albin Michel, 2018.

L’Histoire a publié
�« Coran. La fabrique d’un livre »,  
L’Histoire n° 472, juin 2020. 

Sceau �Au palais de Topkapi (Istanbul) sont conservées des lettres dictées par 
Muhammad (la Tradition le considère illettré). Ci-dessus : une demande adressée 
au gouverneur de Bahreïn. En bas, à gauche, on discerne le sceau du Prophète.

5. LETTRE



n   FORMATIONS PROFESSIONNELLES 

Avec la collaboration de ses partenaires universitaires, l’IFI développe un cursus de formation complet en islamologie, des-
tiné à tous ceux qui, dans le cadre de leurs professions, sont en lien avec le fait religieux musulman sous toutes ses formes. 

Dispensés par des universitaires chevronnés, sur une durée allant de 6 mois à 3 ans, cette offre de formation non confes-
sionnelle est la plus complète dans ce domaine en France. 

Candidatures en cours

n   PUBLICATIONS 

La dimension éditoriale est au cœur de la politique scientifique de l’IFI. Elle contribue à la relance de l’islamologie en 
langue française et à la diffusion la plus large du patrimoine écrit des sociétés islamiques. 

À cette fin a été créée, aux Éditions du Cerf, la collection « Bibliothèque de l’Institut français d’islamologie »,  
qui vise à faire connaître les grands textes de l’islamologie fondamentale, traduits, édités et commentés par les meilleurs 
spécialistes du champ. 

Cette collection est placée sous la direction de Mohammad Ali Amir-Moezzi (président du conseil scientifique de l’IFI) et 
Juliette Dumas (directrice adjointe scientifique de l’IFI).  

 Parmi les titres : 

 n ��L’Islam 
et l’examen 
scientifique. 
Une quête renouvelée,

sous la direction  
de Mohammad  
Ali Amir-Moezzi  
(2024) 

 n ��Fulgurances – 
Savâneh. Premier  
traité persan sur 
l’amour mystique,

d’Ahmad Ghazâli,  
traduction par  
Yann Richard  
(2025)

n ��La fermeté des faibles
par Sûfî Allahyâr, 
maître naqshbandî. 
Traité versifié  
de soufisme 
centrasiatique,

traduction par  
Alexandre Papas  
et Marc Toutant  
(2026)

Institut français d’islamologie  
Campus Condorcet 
14, Cour des humanités 
93300 Aubervilliers www. institut-islamologie.fr

n  �CU 
« Fondements de 
l’islamologie » 
(Aix-Marseille Université) 

n  �DU et DIU 
« Islamologie : principes, 
enjeux et applications 
dans la France 
contemporaine » 
(Aix-Marseille Université, 
INALCO, Université de 
Strasbourg)

n  �DU 
« Islamologie II : débats 
et cultures dans l’islam 
classique contemporain » 
(Aix-Marseille Université) 

n  �DU 
« Études islamiques III » 
(EPHE)


