EX
MINISTERE

DE LUENSEIGNEMENT

SUPERIEUR

Libert

LECOLE

SCIENCES
SOCIALES

ENS DE LYON

h

Ecole Pratique
des Hautes Etudes

PSL*

A
T =777

inalc

Instt

s

umversite

( Aix-Marseille

Université

e Strashourg

ET DE LA RECHERCHE

=N N H
REPUBLIQUE ]
FRANCAISE

Liberté .

e sttt

d‘islamologie

INSTITUT FRANCAIS D’ISLAMOLOGIE

Assemblée générale

12 décembre 2025

Rapport d’activité
2025

Direction : Pierre Caye



Sommaire

=
.

© © N o 0 &~ 0N

= A A -
w b =~ 0

Les mots d’introduction de la gouvernance
L’organigramme de UIFI

Synthése des activités de 2025

Action du président de ’AG

L’IFl en dates

Les aides a la recherche

Les appuis aux formations en islamologie
Le site internet et Uobservatoire de la recherche
Les collaborations internationales

Les colloques nationaux et internationaux
La politique éditoriale

Présentation des lauréats

Annexes



Claudio Galderisi, Président de ’Assemblée générale

Pour la quatriéme année consécutive, j’ai le plaisir de
rédiger le mot d’introduction du bilan annuel de I’'IFI. Ce
plaisir est d’autant plus grand que le GIP est en ordre de
marche, que son assemblée générale travaille dans une
atmospheére de coopération qui, sans renoncer a une
normale dialectique académique, permet a I’IFI de mener a
bien ses programmes et ses projets, et ceci pour I’essentiel
avec des votes exprimés a I’'unanimité des voix présentes.

Depuis septembre 2022, nous n’avons eu de cesse avec le directeur du GIP, Pierre Caye, et les
membres qui composent I’IFI de mettre au coeur de toutes nos action les missions que les statuts du
GIP nous fixent et qui engagent tous les partenaires de notre Institut. Ces missions sont fixées par

les statuts du GIP et peuvent étre synthétisées selon trois objectifs prioritaires : contribuer a
consolider les savoirs fondamentaux a travers les moyens destinés a I’enseignement, a la recherche
et a I’encadrement doctoral, pour I’essentiel déja déployés par 1’Etat ; construire avec les
¢tablissements partenaires des parcours a distance destinés a la formation disciplinaire, strictement
non confessionnelle, notamment des cadres religieux de I’islam ; faire fructifier a travers ces
parcours spécifiques la connaissance des textes pour que leur héritage humaniste soit mieux compris
et reconnu.

Dés ma prise de fonction, j’ai tout mis en ceuvre pour que les actions scientifiques non seulement
impliquent I’ensemble des huit établissements qui composent le GIP, mais pour qu’elles puissent
¢galement se produire sur tous les sites institutionnels du GIP, parce que I’islamologie n’est pas
seulement chez elle a Paris, mais également a Lyon, Marseille, Strasbourg, et dans bien d’autres
universités francaises en France et a travers le monde. Mon engagement dans ce sens, validé par
tous les partenaires du GIP, a été fortement appuyé¢ par le directeur de I’IFI, Pierre Caye, dont je
salue une fois de plus I’action forte, constante, déterminée au service de 1’islamologie frangaise et
de son rayonnement national et international, et soutenu avec I’esprit d’ouverture et le prestige
personnel dont il jouit par le président du CS, le professeur Ali Amir Moezzi, qui ceuvre depuis le
début pour la réussite d’un GIP.

De concert avec eux, I’Assemblée générale continuera a veiller a ce que ces finalités soient
pleinement réalisées, dans le respect de tous les engagements scientifiques et institutionnels, pour
que nous réussissions ensemble notre mission de connaissance, d’instruction, d’éducation, qui est
une mission de savoir et de citoyennetg.



Pierre Caye, Directeur de Ulnstitut francais
d’islamologie

Nous voici déja arrivés a I’heure des premiers bilans alors que le
renouvellement et la pérennité de I’TFT que nous appelons de nos
veeux sont loin d’étre assurés. C’est pourquoi nous avons
consacré une part importante du rapport d’activité 2025 a une
analyse détaillée des actions de soutien a la recherche engagées
depuis 2022 et de leurs résultats.

L’année 2025 a aussi été marquée par la reprise des colloques nationaux et internationaux que
des événements indépendants de notre volonté, en 2024, nous avaient contraints de reporter :
se sont tenus a Koweit City du 25 au 29 mai 2025, en partenariat avec le CEFREPA et le
National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) du Koweit, le colloque international
Classical Arab Thought in Recent International Research, puis les 8 et 9 septembre, a
I’Université de Strasbourg, en partenariat avec cette dernicre, le colloque Diversité(s) en islam ;
enfin, est prévu a la Sorbonne, du 15 au 17 décembre 2025, en partenariat avec 1’Université

Mohamed Ben Zayed d’Abu Dhabi, le colloque international Croyances, sciences et raison. Se
trouve ainsi affirmé le role de I’IFI en tant qu’acteur et animateur international de la recherche
en partenariat avec le monde arabo-musulman.

Outre notre politique de soutien a la recherche scientifique, nous avons aussi poursuivi une
politique de soutien aux diplomes universitaires aussi bien qu’aux masters des membres
partenaires de I’IF1 : ont recu ainsi un soutien financier les DU de ’EPHE, d’AMU, de I’Inalco
et de I’Unistra.

Il ne faut pas ici dissimuler les ombres qui obscurcissent 1’avenir de I’IFI. La dotation de I’'IFI
a été réduite en 2025 de 300 000 €, passant 1 884 000€ a 1 584 000€ ce qui représente une
diminution de 16 %. Davantage, I’IFI n’a pu bénéficier a ce jour d’une garantie de financement
au-dela du 31 décembre 2026 de sorte qu’il devra cesser ses actions pluriannuelles, réduire les
contrats post-doctoraux a un an et mettre fin aux contrats doctoraux. C’est donc dans des
conditions plus difficiles que nous devons assurer notre mission pour 2026.

Mohammad Ali Amir Moezzi, président du Conseil
scientifique

Répondant a un besoin académique urgent, I’Institut francais
d’islamologie (IFI) a été créé, il y a trois ans, par la volonté¢ du
Président de la République Emmanuel Macron. L’islamologie, c’est-
a-dire I’étude scientifique de I’islam en tant que religion, culture et
systtme de pensée, est certes un champ éminent de la recherche
académique mais également, surtout depuis quelques années, une
initiative politique et civique dans le sens le plus noble des termes. Il
s’agit d’introduire, dans 1’étude du fait religieux, les réponses aux trois




questions fondamentales de I’historien : quand ? Ou ? Qui ? Autrement dit, inscrire les données
religieuses dans I’histoire, la géographie et des milieux humains précis. Ces questionnements,
portées par des méthodes historico-critiques, ouvrent un regard distancié qui permet la mise en
contexte et en relation des faits étudiés, antidotes aux fanatismes et aux archaismes de toutes sortes.
En soutenant puissamment de telles recherches sur les domaines majeurs de la culture islamique
dans sa grande diversité, des sources scripturaires a la mystique, de la théologie au droit, aux arts
et la philosophie, de I’archéologie a 1’épigraphie et la codicologie, I’IFI est sans doute le plus grand
don que I’Etat francais a pu offrir a 1’islamologie de notre pays. En 1’espace de trois ans, le conseil
scientifique, en parfaite entente avec la direction de I’'IFI, a permis la réalisation d’un grand nombre
des missions de celui-ci : la création de douze postes universitaires, le financement des dizaines de
projets de recherche de haut niveau, I’octroi des dizaines de bourses de différentes sortes aux
¢tudiants prometteurs, de trés nombreuses aides a la publication d’ouvrages islamologiques, la
création d’une collection aux éditions du Cerf, la mise en place de plusieurs programmes de
formation. Le conseil scientifique de I'IFI et son président congoivent assurément leur tache
comme une véritable vocation pour la réalisation la plus adéquate de ses missions.



Organigramme de UIFI

L’Assemblée générale

Président

Claudio Galderisi, recteur délégué a
I’Enseignement supérieur, la
Recherche et  I’Innovation,
académique Nouvelle-Aquitaine

région

Membres

Jean-Luc Moullet, directeur général DGRI
au MESR depuis juillet 2024

Eric Berton, Président I’ AMU

Romain Huret, Président de ’EHESS
Emmanuel Trizac, Président de I’ENS Lyon
Michel Hochmann, Président de I’EPHE
Jean-Francois  Huchet, Président de
I’'INALCO

Gilles Bonnet, Président de 1’université
Jean-Moulin Lyon III

Isabelle von Bueltzingsloewen, Présidente
de ’université Lumicre Lyon II

Michel Deneken, Président de l'université
de Strasbourg jusqu’au 18 mars 2025, puis
Frédérique Berrod

L’équipe de direction

Pierre Caye, Directeur

Juliette = Dumas, Directrice  adjointe
scientifique
Gaspard  Azéma, Directeur adjoint

administration et finances
Maroun Aouad, Conseiller aux relations
internationales

Assistée de
Cédric Baylocq,
scientifique
Ariane Krafft, assistante de direction

Brian Chauvel, conseiller information
scientifique

chargé de diffusion

Le Conseil scientifique

Président
Mohammad Ali Amir-Moezzi, EPHE

Membres

Makram Abbés (CEFREPA)

Frédéric Abécassis (ENS Lyon)

Cyrille Aillet (Université Lumiére, Lyon II),
jusqu’en aotit 2025, puis Yassir Benhima
Mehdi Azaiez (Université hébraique de
Jérusalem)

Mehr Bar-Asher (Université hébraique de
Jérusalem)

Anne-Sylvie Boisliveau (Université de
Strasbourg)

Charlotte Courreye (Jean Moulin Lyon III)
Frangois Déroche (College de France,
AIBL)

Daniel De Smet (CNRS / LEM)

Eloi Ficquet (EHESS)

Emma Gannagé (American University of
Beirut)

Charles Genequand (Université de Geneve)
Jawdath Jabbour (Aix-Marseille Université /
TDMAM)

Gilles Kepel (ENS / PSL)

Christian Lange (Université d’Utrecht)
Sophie Makariou (Musée Guimet)

Gabriel Martinez-Gros (Université de
Nanterre)

Orkhan Mir-Kasimov (Institute of Ismaili
Studies, Londres)

Zeynep Oktay (Universit¢ du Bosphore,
Istanbul)

Samuela Pagani (Universit¢ de Lecce-
Salento)

Christian Robin (CNRS)

Meryem Sebti (CNRS)

Jean-Jacques Thibon (INALCO)



Synthése des activités de 2025

Mettant en ceuvre les orientations fixées par le Président de la République et définies dans la
lettre de mission de Monsieur Jean Castex, Premier ministre, I’[FI a poursuivi et renforcé tout
au long de sa quatriéme année d’existence son action engagée depuis sa création en février
2022.

Créé a I’initiative du ministére de 1’Enseignement supérieur et de la Recherche, et de cinq
universités et établissements d’enseignement supérieur, I’Ecole des hautes études en sciences
sociales, I’Ecole pratique des hautes études, I’Institut national des langues et civilisations
orientales, Aix Marseille Universit¢ et 1’Université de Strasbourg, la composition du
groupement n’a pas été modifiée depuis les adhésions postérieures de I’Ecole normale
supérieure de Lyon, 1’Université Lumicre-Lyon II et I’Université Jean Moulin Lyon III
L’assemblée générale du GIP s’est réunie a 4 reprises en 2025.

Afin d’honorer sa mission prévue par sa convention constitutive, a savoir le développement
scientifique et didactique de 1’islamologie frangaise « visant a promouvoir une approche
historique et critique dans I’étude de la religion musulmane », I’IFI a recu de la part du ministére
de I’Enseignement supérieur et de la Recherche une subvention pour charge de service public
de 820 K€ en 2022, de 1375 K€ en 2023, de 1835 k€ en 2024, mobilisé des ressources propres
et peut compter sur garantie de recettes de 1584 K€ en 2025. Le budget 2025 a été validé lors
de I’assemblée générale du 6 décembre 2024 et le compte financier 2024 certifié¢ lors de
I’ Assemblée générale du 28 février 2025.

L’IFI bénéficie, pour diriger le GIP, de la mise a disposition a 80 % par le CNRS a titre gracieux
de Monsieur Pierre Caye, directeur de recherche au CNRS, de la mise a disposition a 80 % puis
a 100% depuis le 10 octobre 2025 par AMU, contre compensation, de Madame Juliette Dumas,
maitresse de conférences, en tant que directrice adjointe scientifique, de la mise a disposition a
100% par I’ Académie de Paris contre remboursement de Monsieur Gaspard Azema, en tant que
directeur adjoint en charge de I’administration et des finances. Une convention de gestion a été
passée avec 1’UniStra en ce qui concerne les finances et la gestion comptable. Monsieur
Frédéric Drue est désormais 1’agent comptable de I’Unistra qui supervise la comptabilité¢ de
I’IFI. Trois bureaux sur le campus Condorcet ont été, dés la fondation de I’'IFI, mis a disposition
a titre gratuit par ’EPHE. Monsieur Cédric Baylocq est responsable de la communication, de
la valorisation scientifique et de I’animation de 1’observatoire de la recherche. Madame Nahid
Gohari a souhaité mettre fin a son contrat d’assistante de direction et a été remplacée le 10 juin
par Mme Ariane Krafft. A partir du 1" septembre 2024, I’IFI s’est associé les compétences de
M. Brian Chauvel, ingénieur d’étude a la MSH Paris-Nord pour renforcer son pdle
d’informations scientifiques et en particulier pour confectionner le bilan de I’action de I'IFI en
matiere de soutien a la recherche.

L’Institut s’appuie sur I’expertise de chercheurs frangais et internationaux réunis au sein de son
conseil scientifique pour I’¢laboration de sa politique de soutien a la communauté scientifique
et ’analyse et la sélection de dossiers de candidature. Depuis le début de I’année, I’Institut a pu
finaliser la quasi-totalité des conventions découlant du programme scientifique 2024 pour les



contrats doctoraux, les bourses de fin de thése, les contrats d’excellence, les bourses
linguistiques et certaines conventions concernant le développement de parcours de master. Dans
le méme temps, I’IFI a mis en place en lien étroit avec le Conseil scientifique le programme
scientifique 2025, notamment une critériologie pour le soutien des DU, une diversification des
bourses linguistiques, un programme de soutien aux CR-CT ainsi que de nouveaux partenariats
internationaux.

Les promotions au certificat universitaire et au dipldme universitaire d’islamologie, gérés par
AMU et mis en ceuvre en partenariat avec I’'INALCO et I’UniStra, ont été certifiées en juin. Les
inscriptions a 1’une et I’autre des formations sont ouvertes pour les promotions 2024-2025. La
premicre partie du contrat, signé le ler octobre 2023 entre I’IFI et le ministére de la Justice pour
la mise en ceuvre d’un programme de médiation scientifique dans dix établissements
pénitentiaires pilotes, a été honorée grace au concours de I'lISMM et de ’EPHE qui en ont
assuré la conception et la réalisation opérationnelle. La deuxiéme partie qui prévoit d’étendre
le dispositif & une vingtaine d’établissements a été lancée le 8 novembre 2024. L’IFI a non
seulement finalis¢ son partenariat par convention du 10 juin 2024 avec AMU, I'INALCO et
I’UniStra pour la mise en place du DIU Formation a distance en Islamologie ouvert en 2023,
mais toujours en partenariat avec AMU a mis en place un nouveau CU/DU pour répondre a la
demande soutenue de formation qu’a si bien suscitée ’initiative de I’'IFI prise en la maticre en
2023.

A la demande du Ministére de la Recherche et de I’Enseignement supérieur, I’IFI a établi un
bilan complet de son action de soutien a la recherche depuis sa fondation qui sera prochainement
mis a disposition.

Pour diverses raisons, les 2 colloques prévus en 2024 ont été reportés en 2025 ; 3 colloques ont
eu lieu ou auront lieu en 2025 a Dinitiative et sous la co-direction de I’IFI : 1) le colloque
international Classical Arab Thought in Recent International Research 26,27 & 28 mai 2025
en collaboration avec le CEFREPA, le National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL)
and Dar al-Athar al-Islamiyah (DAI) ; 2) le colloque national Diversité(s) en islam. Fondements
et implications d'une pluralité complexe, en partenariat avec I'Institut d'islamologie de
l'université de Strasbourg le 8 et 9 mai a I'université de Strasbourg ; 3) et le trés prochain
colloque international Croyances, Sciences et raison en collaboration avec 1’Université
Mohammed Ben Zayed d’Abu Dhabi a la Sorbonne du 15 au 17 décembre 2025.

Enfin, ’'IFI a renforcé en 2025 ses interventions grand public. Par I’intermédiaire d’ Ali Moezzi
et de Juliette Dumas, il a dirigé le numéro de la revue Histoire consacré a Mahomet. Il a aussi
participé activement a I’enquéte du Monde sur I’Islamologie en France.



Action du Président de ’Assemblée générale

L’activité de I’année 2024 a été aussi riche en réunions et entretiens pour le président de
I’Assemblée générale de I'IFI, le recteur Claudio Galderisi, que 1’avait été celle qui I’a
précédée. Le président regrette, cependant, ne pas avoir eu I’occasion d’ouvrir, comme en 2023,
la manifestation scientifique annuelle de I’IF1, qui n’a pas pu avoir lieu.

Le recteur, en plus de présider les Assemblées générales prévues par les statuts, a eu des
échanges réguliers avec plusieurs interlocuteurs institutionnels du GIP. D’abord avec des
membres du cabinet du Président de la République : la conseillére pour 1’enseignement
supérieur et la recherche aupres de la Présidence de la République, Mme Anne Laude jusqu‘en
juillet 2024 (28/02, 28/03, 06/05, 06/06, 12/07), puis a partir de la mi-septembre son successeur,
M. Gilles Halbout (01/10) ; le conseiller sécurité auprés de la Présidence de la République, M.
Frédéric Rose (15/01, 28/01, 28/02), puis a compter du mois de mars Mme Violaine Demaret
(28/03, 06/05, 06/06, 25/06, 12/07, 01/10) , qui en a pris le relais ; la conseillére spéciale du
Président de la République, Mme Constance Bensussan (18/07).

Le président-recteur a eu également plusieurs échanges avec le bureau des cultes aupres du
ministére de I’Intérieur, notamment avec Mme Juliette Part (26/01, 29/03), ainsi qu’avec le
membre du cabinet du ministre de 1’Intérieur, M. Matthieu Ringot (29/03). Au printemps, il a
en outre rencontré le conseiller du pdle formation et enseignement supérieur aupres de la
Premiere ministre, M. Gilles Halbout (20/04, 02/05 - qui avait succédé en avril 2024 3 Mme
Bénédicte Durand), notamment dans le cadre du renforcement de 1’offre de formation destinée
aux cadres religieux de I’islam, en cohérence avec la formation cultuelle coordonnée par le
ministeére de I’ Intérieur.

A ce propos, le recteur Claudio Galderisi a également rencontré & plusieurs reprises Mme
Isabelle Prat, conseillere pour les SHS de la ministre de I’Enseignement supérieur et de la
recherche, la directrice de cabinet de la ministre Retailleau, Mme Naomi Peres (9/04, 18/04),
et Mme la ministre elle-méme (19/02, 15/07). Plus généralement, le recteur a intensifié¢ les
¢changes avec les directions générales du MESR — notamment a travers des interactions
fréquentes avec les directrices de la DGESIP et de la DGRI, Mmes Anne-Sophie Barthez et
Claire Giry, et plus récemment avec le nouveau directeur de la DGESIP, M. Olivier Ginez. Ces
rencontres ont eu pour objectif de revenir sur quelques difficultés rencontrées au sein de
I’ Assemblée générale du mois de mars 2024, mais aussi d’informer de 1’état d’avancement des
programmes et des projets de I'IFI, et plus particulierement du projet de dédoublement des
formations courtes (CU et DU) destinées prioritairement aux cadres religieux de I’islam.

Le recteur Galderisi a, en outre, multiplié¢ les rencontres avec quelques représentants des
associations du culte musulman, notamment les recteurs des Grandes mosquées de Lyon et de
Paris. Toujours dans le cadre des actions ayant pour objectif de mettre en valeur les parcours
de DU et de CU et d’en favoriser la connaissance aupres des associations du culte musulman,
le président-recteur a rencontré le 14 mars le préfet de Charente-Maritime, M.

Brice Blondel, qui a favorisé la rencontre avec les associations de ce département. Cette réunion
a eu lieu en présence du préfet Blondel, a Rochefort, le 22 mai. Le 5 juin, le président-recteur a
rencontré a Bordeaux le préfet de la région Nouvelle-Aquitaine, M. Etienne Guyot, ce qui lui a



permis d’aller a la rencontre, le 10 septembre, dans les locaux de la préfecture de Gironde, et
en présence du directeur de cabinet du préfet, de deux associations du culte musulman qui
comptent parmi les plus représentatives du département de la Gironde. Le président était
accompagné a cette occasion du directeur de I’[FI, M. Pierre Caye. Le président-recteur a enfin
rencontré le 19 juin le préfet de la Haute-Vienne, M. Francgois Pesneau, qui s’est également
engagé a promouvoir dans les meilleurs délais une rencontre avec les associations du culte
musulman de son département.

Ces rencontres, auxquelles ont participé plusieurs dizaines d’imams, aumdniers et représentants
d‘associations, ont connu un grand succes aupres du public visé, qui mérite d’étre souligné et
qui explique en partie le nombre trés important de cadres religieux qui ont décidé de s’inscrire
dans les sessions du DIU et CU portés par Aix-Marseille universit¢ (AMU), ’université de
Strasbourg et I’Inalco, ainsi que du CU/DU crée cette année par AMU.

Par ailleurs, le président de I’Assemblée générale a suivi et accompagné 1’élaboration et la
finalisation des conventions préparées par la direction de I’IFI. Enfin, le président-recteur a
rencontré le 3 octobre 2024 la nouvelle ministre de 1’Education nationale et de la Jeunesse,
Mme Anne Genetet, et lui a présenté les grandes lignes d’action de I’IFI, ayant convenu avec
elle d’un rendez-vous qui devrait avoir lieu en novembre, et lors duquel le président pourra
présenter a la ministre des initiatives de prévention dans le systéme scolaire ou des formations
de valorisation de la culture et de I’art islamique.

Le lendemain 4 octobre, il a eu I’occasion de présenter au nouveau ministre de I’Enseignement
supérieur et de la Recherche, M. Patrick Hetzel, les projets et les perspectives de développement
de I’IFI, ainsi que les évolutions institutionnelles qui lui paraissent souhaitables pour offrir au
GIP une feuille de route a la hauteur des enjeux scientifiques, didactiques, culturels et
institutionnels des prochaines années.

10



Calendrier de UIFI

Lundi 3 janvier

Rencontre du président de
I’assemblée générale du GIP, le
recteur Claudio Galderisi, avec le
ministre de I’Enseignement
supérieur, Philippe Baptiste

et sa directrice de cabinet Pauline
Pannier

Vendredi 31 janvier
Conseil scientifique de I'IFI

Lundi 24 février

Conférence de Pierre Caye
Institut frangais du Koweit-
CEFREPA, The sens of Heritage

Mercredi 26 février
Conférence de Pierre Caye
Alliance francaise de Djeddah
Ornements and refinements
An universal art

Vendredi 28 février
Assemblée générale de I'TFI
Campus Condorcet

Mercredi 5 mars

Regroupement pédagogique CU /
DU (2e session)

Marseille

Vendredi 14 mars
Réunion DAP

Samedi 15 mars

Parution de Fulgurances d’ Ahmad
Ghazali

Deuxiéme titre de la collection

« Bibliothéque de I'TFI » (Cerf)

Mardi 18 mars
Présentation formation DIU
Préfecture de Seine Saint-Denis

Jeudi 24 avril
Conseil scientifique de I’'IFI

Samedi 26 avril
Regroupement DIU a Marseille

Mardi 6 mai

Réunion avec le pdle protection
judiciaire de la Jeunesse-UEMO de
Troyes

Lundi 12 mai
Conseil scientifique de I'IFI

Lundi 26-mercredi 28 mai
Colloque de I'IFI La pensée arabe
classique dans la recherche
internationale

Koweit City, IFI-CEFREPA-
National Council for Culture, Arts
and Literature du Koweit

Lundi 26 mai

Atelier de formation aux outils
numériques de la codicologie (en
partenariat avec le CEFREPA)
Koweit City

Mercredi 28 mai

Réunion & I’Elysée du président de
I’AG de I’IFI avec les conseillers
Intérieur et Enseignement supérieur
du Président de la République, les
conseillers du ministre de 1’Intérieur
et deux représentants du bureau des
cultes.

Samedi 7 juin

Fin des fonctions de Madame Nahid
Gohari au poste de secrétaire de
I’IFI

Mardi 10 juin
Prise de poste de Madame Ariane
Krafft au secrétariat de I’TFI

Vendredi 13 juin
Seconde réunion DAP

Jeudi 19 juin
Conseil scientifique de I'IFI

Vendredi 20 juin
Assemblée genérale de I'IF1
Ministere de 1’Education nationale

Mardi 24 juin-samedi S
juillet

Atelier de formation aux outils
numériques de la codicologie
(en partenariat avec MBZUH),
Abu Dhabi

Jeudi 26 juin
Réunion avec la DAP

Dimanche 29 juin

Présentation formation DIU a la
fédération musulmane de Gironde
Bordeaux

Mardi 8 juillet — samedi 19
juillet

Atelier de formation aux sur
I’ecdotique et la stemmatique,
programme Classical Text

Editor (en partenariat avec
MBZUH), Abu Dhabi

Jeudi 28 aoit

Entretien de Pierre Caye avec
Delphine Pages-El Karaoui, chargée
de mission au cabinet du ministere
de I’enseignement supérieur et de la
recherche

Lundi 1°" septembre
Début de la collaboration réguliere
de M. Brian Chauvel auprées de I'TFI

Lundi 8-mardi 9 septembre
Colloque Diversité(s) en islam,
Strasbourg, IFI-Université de
Strasbourg.

Vendredi 3 octobre
Conseil scientifique de I'IFI

Jeudi 9 octobre
Entretien avec Virginie Larousse,
journaliste au Monde des religions

Vendredi 10 octobre

Assemblée générale de I'TFI
Ministére de 1I’Enseignement
supérieur et de la Recherche

Jeudi 16 octobre

Parution de : Le Mahomet des
historiens (2 vols.)

sous la dir. de M.A. Amir-Moezzi et
J. Tolan (Cerf)

Lundi 20 - Vendredi 24
octobre 2025

Formation a la codicologie et
aux outils numérique de
I’ecdotique (en partenariat avec
I’Université d’Etat de Tbilissi
Ivane Javakhishvili, le Korneli
Kekelidze Georgian Center of

11



Manuscripts et I’ Institut
frangais de Tbilissi)
Thilissi

Mercredi 22 octobre

Rencontre avec le directeur du
centre des manuscrits de Géorgie et
I’ambassadeur de France a Tbilissi

Jeudi 23 octobre
Conseil scientifique de I'IFI

Vendredi 24 octobre

Rencontre de la directrice adjointe
scientifique de I’'IFT avec le
directeur et le directeur adjoint de
I’Orient Institute d’Istanbul

Lundi 27 octobre
Rencontre de la directrice adjointe
scientifique de I’'IFT avec le

directeur de la Bibliothéque des
manuscrits de Turquie
Istanbul

Vendredi 31 octobre

Publication du tiré-a-part Le
Mahomet des historiens piloté par
I’IFI dans L’Histoire

Vendredi 14 novembre
Admission de M.A. Amir-Moezzi a
I’ Accademia Nazionale dei Lincei
(Rome)

Lundi 17 novembre

Cérémonie de remise des Mélanges
en I’honneur de Mohammad Ali
Amir-Moezzi, Paris, La Sorbonne

Mardi 18 novembre
Signature convention IFI-IIS, a
Paris

Jeudi 27 novembre
Conseil scientifique de I'IFI

Vendredi 12 décembre

Assemblée Générale de I’TFI
Ministére de 1I’Enseignement
supérieur et de la Recherche

Lundi 15-mercredi 17 décembre
Colloque IFI et MBZUH
Croyances, Sciences et Rationalité
Paris, La Sorbonne

Vendredi 19 décembre

Parution de La fermeté des faibles
de shft Allahyar

3¢ titre de la collection

« Bibliothéque de I'TFI » (Cerf)

12



Les aides a larecherche

La politique scientifique de I’IFI s’inscrit dans la continuité directe de I’année précédente, dont
elle reprend les dispositifs quasi a I’identique. Des modifications mineures ont été apportées
dans le cadre du dispositif Islamologie d’excellence et des appels a contrat post-doctoral, avec
des résultats trés positifs. En revanche, I’appel en faveur des enseignants-chercheurs pour
bénéficier d’un congé de recherches (CR-CT-PIP), dont les conditions d’age et d’ancienneté
ont été assouplis, interroge au vu du faible nombre de candidatures.

Les autres dispositifs, fleurons de 1’Institut, n’ont pas connu de modification et continuent de
témoigner de résultats tres satisfaisants : il s’agit des contrats doctoraux, des bourses de fin de
these, des aides a I’édition (discutée dans le cadre de la politique éditoriale) et des cartes
blanches.

Appui aux enseignants-chercheurs

Afin de soutenir le champ universitaire en islamologie et d’encourager la montée en
compétences de ses titulaires, a été initialement élaboré un dispositif visant a octroyer un congé
de six mois (un semestre universitaire) destiné a permettre a des enseignants-chercheurs en
poste de se consacrer a la soutenance de ’HDR, a I’aboutissement éditorial de travaux de
recherche dans le domaine de I’islamologie, ou a 1’élaboration de projets pédagogiques
nouveaux, ou dans le cadre des enseignements de spécialité en islamologie faisant I’objet d’un
second volet de la politique de I’'IFI. Le dispositif est ainsi appelé CR-CT-PIP.

L’année précédente, il avait ét¢ noté que les termes de 1’appel réduisaient le nombre des
candidatures, du fait des marqueurs de temps introduits. Ceux-ci ont donc fait 1’objet d’une
révision. Néanmoins, force est de constater que I’impact en termes de progression du nombre
de candidatures est loin d’étre avéré et le taux de pression demeure trop faible, avec autant de
candidatures que de nombres de financements prévus.

Les lauréats cette année sont ainsi Anne-Sylvie Boisliveau, de 1’université de Strasbourg, et
Mohamed Ben Mansour, de I’ENS de Lyon.

La reproduction des faibles taux de candidature interroge sur la pertinence de ce dispositif.
Quatre facteurs d’explication sont envisageables. D une part, 1’existence d’une concurrence
forte avec les CR-CT proposés par les universités (avec ou sans considération pour le
classement du CNU). D’autre part, le petit nombre enseignants-chercheurs maitres et maitresses
de conférence en poste, dont une partie est constituée de « jeunes » titulaires bénéficiant déja
d’un allégement de service par leurs établissements. En outre, récemment recrutés, ils ne se

13



projettent pas encore nécessairement dans une recherche en vue de 1’obtention d’'une HDR
(quand bien méme le dispositif ne vise pas exclusivement a ce but). Enfin, une autre partie étant
membre du conseil scientifique, il est a envisager qu’ils se restreignent a candidater a un
dispositif évalué par une instance dont ils sont membres (quand bien méme les régles de
I’instance en question assurent leur exclusion des débats dans ce genre de configuration). Une
réflexion sera ainsi a engager pour entrevoir des pistes d’amélioration, soit en termes de
communication, soit en termes de positionnement du dispositif.

Appui aux recherches collectives

Une pic¢ce maitresse de I’IFI dans ’accompagnement au renouveau du champ de I’islamologie
francaise réside dans ’aide a 1’¢laboration de recherches collectives d’une certaine ampleur,
apte a constituer une équipe de recherche ou a tester des hypothéses de recherche en amont
d’une éventuelle candidature a des projets plus ambitieux (ANR, ERC, etc.). Le dispositif
‘Islamologie d’excellence’ vise a répondre a cet enjeu. Néanmoins, a I’exception des deux
premiéres années', ayant bénéficié d’un effet d’attraction / captation, le taux de pression est
resté moyen les années suivantes, amenant une réflexion au long terme sur le repositionnement
du dispositif. La cause principale identifiée est apparue résider dans la faiblesse du vivier de
candidats potentiels au portage de tels projets : le champ de I’islamologie étant relativement
restreint et les titulaires appartenant aux établissements membres du GIP étant fortement
sollicités sur divers dossiers en paralléle (notamment 1’¢laboration de nouvelles formations), il
leur est difficile de pouvoir s’investir pleinement un tel programme de recherches collectives.

Une ouverture nationale et internationale avait ainsi été plaidée par le conseil scientifique,
validée par 1’assemblée générale sur proposition de la direction, sous la forme de projets portés
par un(e) chercheur(se) inscrit(e) dans un laboratoire francais, avec un partenariat international,
pouvant inclure un UMIFRE comme une institution non frangaise. En paralléle, un intense
travail de communication auprés de ’ensemble du champ a été mené afin d’assurer la plus
grande diffusion de ce dispositif et d’éviter I’effet d’autodisqualification de certains projets /
chercheurs.

TSous réserve des informations : le nombre de dossiers réceptionnés dans le cadre de ce dispositif n’est
pas connu pour ’'année 2022.

14



Taux de pression sur les financements aux statutaires

Le taux de pression peut-étre calculé, mais avec les mémes réserves que précédemment concernant la collecte
des informations administratives sur les candidatures non-lauréates, outre les informations faisant défaut
pour 2022 (non-incluses ici). Le relatif plus faible taux de pression refléte ici un champ assez restreint.

AN TYP Laureats Candidatures Pression

CR-CT-PIP / Délégation 1.0
Islamologie d’excellence 2.5
CR-CT-PIP / Délégation 2.0
Islamologie d’excellence 1.0
Islamologie d’excellence 2.7

Figure 1 : évolution du taux de pression sur les financements statutaires

2023 2024

m candidatures  m financements

Figure 2 : visualisation du taux de pression par rapport au nombre de financements du dispositif Islamologie
d'excellence

Cette ouverture et ce travail de communication semblent avoir porté leurs fruits, avec une
remontée satisfaisante du nombre de candidatures (pour un nombre stable de financements),
ainsi que de nouvelles manifestations de partenariats internationaux, avec deux universités
européennes figurant parmi les laboratoires partenaires des projets déposés. La communication
a cet égard mérite certainement d’étre renforcée pour poursuivre ces bons résultats et les inscrire
solidement dans la connaissance du champ.

Porteur Co-porteur | Intitulé Etablissement Laboratoire
porteur partenaire

15



lexique philosophique

d’Avicenne
Cristina Ittisal wa-infisal: le CNRS, Sphere
Cerami dialogue entre

atomistes et anti-
atomistes en Islam
(Vllle-Xllle siecles),

entre philosophie,
théologie et médecine
Stéphane Rémy Elaboration versus Lyon 2 Institut d’Asie
Valter Madinier ; déconstruction du Orientale, ENS
Nejmeddine | sacré enislam : les Lyon; LIS,
Khalfallah nouveaux discours Université de
redéfinissant dogmes et Lorraine
pratiques
Philippe Louis Blin Eve musulmane, du IISMM, EHESS Robert Schuman
Pétriat Coran a nos jours Center for
Advanced
Studies, Institut
universitaire
européen de
Florence

Figure 3: liste des candidatures Islamologie d'excellence 2025 : en gris foncé, les projets retenus

A une échelle plus modeste, le dispositif Carte blanche de I’IFI assure un soutien ponctuel plus
diffus a I’ensemble du champ, permettant ainsi de favoriser I’existence d’activités régulicres,
sur ’ensemble du territoire national. Afin d’éviter le risque de provoquer une captation des
projets, qui provoquerait une forme de monopole, 1’accent est mis en faveur des co-
financements. Sans que le programme soit restreint en faveur d’un type d’activité en particulier,
force est de constater que I’essentiel des propositions consiste en des journées d’études ou
colloques, le plus souvent organisés par la collaboration de plusieurs chercheurs. Une certaine
baisse des propositions de jeunes chercheurs non titulaires se remarque, qui pourrait étre un
phénomene ponctuel.

Deux constats généraux méritent d’€tre pris en considération. D’une part, une croissance
importante des demandes de Cartes blanches apparait, déja notée I’année précédente. Elle a
conduit a réviser le nombre de financements disponibles, afin d’éviter 1’effet « premier arrivé
premier servi ». D’autre part, le programme a été fortement et longuement déstabilisé par les
conditions financieéres du GIP : ’annonce tardive d’une baisse des budgets a nécessité une
révision de la programmation scientifique, interdisant une réponse dans des délais en cohérence
avec les demandes. Pour éviter la reproduction de cette instabilité, qui porte ombrage a la
confiance dans I’Institut, il est envisagé de transformer le programme « au fil de I’eau » en deux
appels, selon un format bisannuel. Aussi réduit soit leur financement, elles peuvent suffire a
amorcer des recherches plus ambitieuses a I’exemple de la carte blanche accordée en 2024 a M.
Anoush Ganjipour qui lui a permis d’engager un projet lauréat ANR 2025 dont il est le co-
porteur : “Rethinking Modern Politics Through Jewish and Islamic Sources” (REPOLIJIS).

16



Appui a larecherche en devenir

Trois dispositifs visent a soutenir la recherche en devenir, en agissant aux trois moments-clés
de la recherche : les premicres années de thése (dispositif : contrat doctoral), ’année de fin de
thése, année de rédaction (dispositif : bourse de fin de these) et les années immédiatement apres
I’obtention du doctorat (dispositif : bourse post-doctorale). L’IFI s’est ainsi densément impliqué
dans le renouvellement du champ de I’islamologie francaise.

Le dispositif Contrat doctoral continue d’étre fortement plébiscité et de recevoir un nombre
satisfaisant de candidatures, tant en termes de quantité que de qualité. Le conseil scientifique a
d’ailleurs tenu a souligner I’extréme qualité des candidatures évaluées et auditionnées, ainsi que
la grande diversité des propositions, ce qui témoigne positivement en faveur des capacités
futures du champ. Malheureusement, la fin de mandature de I'IFI se rapprochant, il n’est
désormais plus possible a I’'IFI de proposer des financements pluriannuels, ce qui réduit
nécessairement le soutien a la recherche.

classement

Figure 4 : liste des candidats classés au programme contrat doctoral : en rouge, les bénéficiaires des
contrats

17



financements : 2
11%

désistements : 2
10%

candidatures : 15

Figure 5 : taux de pression sur le dispositif Contrat doctoral de U'IFI

On peut aussi souligner I’extréme qualité des bourses de fin de thése, qui continue d’étre
fortement plébiscité, avec d’excellentes candidatures, dispositif qui ne sera pas affecté par la
disparition des financements pluriannuels.

ORDRE DU
CLASSEMENT

1

Figure 6 : liste des candidats classés au programme bourse de fin de these : en rouge, les bénéficiaires des
contrats

18



financements : 2
17%

désistements : 1
8%

candidatures : 9

Figure 7 : taux de pression sur le dispositif Bourse de fin de these de l'IF]

Le niveau postdoctoral a fait 1’objet, depuis 1’an dernier, d’un investissement conséquent de
I’IF1. Aprés une année de test, les résultats de cette seconde campagne étaient attendus pour
¢valuer la pertinence du dispositif, aprés des révisions mineures. La premiere révision a porté
sur le dispositif Post-doctorat recherche : afin d’encourager le dépdt de projets de recherche
ambitieux, en vue de candidatures a une chaire universitaire ou a une position au CNRS, le
dispositif a été¢ ouvert sur deux années — avec pour contrepartie de réduire le nombre de
financement proposé. Ce dispositif ne pourra étre poursuivi pour les raisons évoqués plus haut.
Aucun changement n’a été apporté, en revanche, pour le second volet du dispositif, avec le
Post-doctorat édition-traduction commentée, qui a été maintenu sur une année avec une
ouverture spécifique en faveur des autres langues de 1’islam que ’arabe.

A tous égards, les résultats sont extrémement satisfaisants, avec une amélioration quantitative
et qualitative significative des candidatures.

Candidat Sujet de recherche Institution
d’accueil
Dariouche La notion d’hérésie en islam : étude du lexique LEM
Kechavarzi technique de la polémique musulmane
Thibaud Laval Les banniéres de Karbala : une histoire doctrinale, IREMAM
sociale et politique des rituels chiites en Irak de 1921
a nos jours
Alessia Zubani Automates, magie et savoirs mécaniques dans la CERMI
théologie islamique médiévale

Figure 8: liste des candidats classés dans le cadre du dispositif Post-doctorat recherche, par ordre
décroissant (en gris foncé, le candidat financé)

19



Candidat Sujet de recherche Institution
d’accueil

Ilyas Amharar Faire revivre ’ash’arisme chez les Malékites. Edition = Centre Jean Pépin
du Al-Hathth ‘ala l-bahth

Figure 9 : liste des candidats classés dans le cadre du dispositif Post-doctorat Edition - traduction
commentée, par ordre décroissant (en gris foncé, les candidats financés)

Post-doc. recherche Post-doc. édition - traduction commentée

m candidats financés m candidats classés B candidats auditionnés m candidats évalués

Figure 10 : résultat des candidatures aux deux volets du dispositif Postdoctoral

20



Les appuis aux formations en islamologie

Depuis 2023, I'IFI s’est engagé dans une importante politique d’accompagnement au
renforcement des dispositifs de formation en islamologie dans les universités membres du GIP.
Cette politique a suivi deux voies paralléles : d’une part, il s’est agi de renforcer la place de
I’islamologie au sein des formations initiales des universités membres. Pour cela, I’appui a porté
spécialement sur le niveau Master, qui permet une spécialisation des acquis de compétences en
amont d’une inscription en doctorat. Afin d’étoffer I’offre spécialisée a ce niveau, mais aussi de
la rendre plus attractive et compétitive (dans un contexte d’intensification des processus de
sélection, mais aussi de plus grande ouverture nationale des bassins de recrutement, avec
I’ouverture de la plateforme MonMaster), un dispositif spécial de soutien a été proposé, aux
universités qui en faisaient la demande. Trois établissements en ont ainsi bénéficié, ce qui leur
a permis de créer ou de repositionner leur formation respective a ce niveau, avec des résultats
probants en voie de stabilisation. Le dispositif ayant été reproduit tel quel depuis 1’an dernier,
il n’y a pas d’élément nouveau a ajouter a cet égard. Il faudra envisager de faire un audit interne
de ce dispositif I’année prochaine, afin de vérifier la pertinence de son maintien par la suite.

L’investissement en faveur des formations professionnelles spécialisées constitue, en revanche,
un terrain d’innovation répété, dans lequel I’'IFI fait figure de proue et avance a pas de géant.
Apres avoir créé un DU et un CU en islamologie, enticrement en distanciel et destiné au public
professionnel, en 2023, celui-ci a fait I’objet d’un dédoublement I’année suivante, en 2024 ; au
vu de leurs bons résultats, nous avons proposé en 2025 une nouvelle €élaboration pédagogique,
avec 1’ouverture d’une campagne de labellisation de DU destinés & permettre une poursuite
d’études et de spécialisation pour le public ayant validé le premier DU. Il s’agissait, de la sorte,
de créer une filiere de formation spécialisée, avec une graduation de niveau de compétences —
en réponse a des demandes exprimées par le public, comme par les équipes enseignantes. Dées
lors, il s’agit ici de faire un retour sur la premiére année d’ouverture du diplome dans sa version
dédoublée, en méme temps qu’il est possible d’annoncer le résultat de la campagne de
labellisation.

La demande de dédoublement de la formation de base en islamologie, apportée par le DU
Islamologie : Principes, enjeux et applications dans la France contemporaine, a posé
d’importants problémes pratiques. Le DU originel, porté par la contribution égalitaire de trois
¢établissements membres du GIP (I’universit¢ de Strasbourg, 1’Inalco et Aix-Marseille
université) ne pouvait suivre exactement le méme schéma, les deux premiers établissements
ayant exprimé leur impossibilité a s’impliquer d’avantage, par manque de moyens humains. De
méme, ils avaient indiqué qu’ils ne s’opposaient pas a ce que le CU Fondements de
I’islamologie soit porté exclusivement par 'universit¢ d’Aix-Marseille. En parallele, la
stabilisation de cette formation avait permis, en 2024, I’ouverture des inscriptions sur deux
¢tablissements (Aix-Marseille et Strasbourg) : ’année 2025 a été I’occasion d’achever ce
processus avec 1’Inalco s’affirmant comme établissement de recrutement, aux cotés de ses
partenaires. Cette montée en puissance progressive est donc désormais accomplie et devrait

21



permettre, a terme, une stabilisation administrative et une meilleure capacité de recrutement
dans 1’avenir. Force est de constater qu’a ce stade, le taux de recrutement ne présente pas
d’accroissement notable ; il aurait méme plutdt baissé, phénomene qui sans doute doit étre mis
en relation avec une certaine modification dans les relations entre la communauté
professionnelle cultuelle musulmane et les organes de I’Etat, qui aurait amené certains
professionnels intéressés a par cette formation, a sursoir a leur projet.

Cette mue définitive en faveur d’une véritable transformation de ce DU en DIU ayant été
menée a bien, en paralléle a été ¢élaborée une seconde formation en tout point similaire a la
premicre, pour instaurer « 1’effet seuil » de I’acquisition de ce diplome, au sein de ['université
d’Aix-Marseille, seul établissement s’étant proposé pour étre porteur du diplome. Une premiére
difficulté fut de lui donner un nom, les processus administratifs requérant ce type d’information
: I’intitulé général a repris exactement les mémes termes, avec un simple ajout de numéro de
session. De¢s lors, il s’agira désormais d’évoquer le DU Islamologie : Principes, enjeux et
applications dans la France contemporaine (2° session), dont la création a été décidée en 2024,
mais qui s’est déroulé tout au long des premiers mois de 2025.

Une formule distincte de la premicre proposition avait été élaborée, avec un format d’études
condensé, soit plus d’heures d’enseignement par semaine. En contrepartie, la durée de la
formation a été réduite pour n’étre plus que de 5 mois : elle tient ainsi entierement sur la période
allant de janvier a mai. Particuliérement intense, elle a néanmoins bénéfici¢é d’un taux de
recrutement encourageant et d’un taux de réussite exemplaire, en dépit des difficultés
administratives qui ont pu surgir tout au long du processus. En sus, le CU Fondements de
I’islamologie s’est calé sur cette session du DU de premier niveau, qui a recu un intérét un peu
plus soutenu que I’année précédente. Il est encore trop tdt pour savoir si ces chiffres sont un
effet temporaire ou pérenne.

60

50

40

mDIU

30
m DU

20 mCU

10

2023/24 2024/25

Figure 11 : taux d'inscription aux formations professionnelles courtes et spécialisées

22




DIU "STRASBOURG" DIU "AMU" DU "AMU" CU "AMU"

m nombre d'inscrits = nombre de diplomés m nombre d'abandons

Figure 12 : taux de réussite aux formations professionnelles courtes et spécialisées en islamologie pour
lannée 2024/25

Dés les premiéres discussions engagées en faveur de la création de ces CU et DU, a été exprimé
de facon tres ferme la nécessité d’offrir un appui financier aux professionnels inscrits dans ces
formations, au vu de la grande faiblesse de leurs revenus. L’IFI avait donc instauré un
programme de bourse exclusivement destiné a accompagner ce public dans 1’acquisition des
compétences vis€es, en distinguant entre un public prioritaire, bénéficiaire d’une bourse
intégrale (bourse catégorie 2) tenant compte des frais de déplacement pour participer aux
rencontres en présentiel et les autres inscrits, pour lesquels 1’expression de conditions
financieres difficiles justifiait une aide limitée a la prise en charge des frais d’inscription (bourse
catégorie 1).

0 5 10 15 20 25

30 35

mCU mDIU mDU

Figure 13 : répartition par catégorie des boursiers des formations professionnelles spécialisées en
islamologie

23



En paralléle a cette restructuration interne aux diplomes CU et DU déja existants, a été ouverte
une campagne de labellisation pour la création de poursuite d’études pour les publics
professionnels, sous la forme de DU proposés a la suite du précédent. I1 s’agit donc d’offrir des
DU de 2¢ année et des DU de 3¢ année. Les propositions ont été soumises au conseil scientifique,
qui en a évalué la qualité. Quatre propositions ont ainsi été retenues :

- DU Islamologie II : Débats et cultures dans I’islam classique et contemporain (AMU)
- DU Etudes islamiques (EPHE)

- DU Islamologie : approfondissement (Islam, culture et religion) (INALCO)

- DU Coranologie (UNISTRA & LOUVAIN)

A I’issue de ce vaste effort exceptionnel piloté par I’'IFI pour structurer une offre de formation
complete a destination des publics professionnels, offrant une progression en termes d’acquis
de compétences, 1’offre se répartit de la fagon suivante entre 4 des 8 établissements membres
du GIP.

UNISTRA
22%
mAMU
INALCO =L
22% m INALCO
m UNISTRA

Figure 14 : implication respective de chaque établissement dans l'élaboration de formations courtes et
spécialisées en faveur des publics professionnels

24




Le site internet et Pobservatoire de la recherche

Le site internet et Uobservatoire de la recherche

Les principales catégories du site sont passées de 6 a 8, afin de mieux refléter les activités de
I’IFI. Elles sont désormais :

= [’TFI (Présentation)

»  Actualités

» Formations

= Bourses et contrats [FI devient « Dispositifs de financement » et s’enrichit de sous-
catégories comme « Contrats postdoc », « Postes enseignants » et « Les Lauréats »

= Autres financements

= Observatoire

= Publications (ajoutée en 2024)

= Partenariats (ajoutée en 2024)

La catégorie « Observatoire » s’est enrichie d’une quinzaine de fiches en un an dont 10 pour la

seule zone « France », notamment grace aux fiches de nos projets « Islamologie d’Excellence ».

La catégorie « Formations » est organisée en deux sous-catégories, qui distinguent entre les
formations élaborées sous le patronage de I’'IFI et celles qui sont pilotées par les établissements
membres :

Les formations (courtes et longues) directement soutenues par I'IFI, a travers ses
partenaires universitaires : https://institut-islamologie.fr/formations-soutenues-ifi/

Les formations (courtes et langues) de nos établissements membres fondateurs,
https://institut-islamologie.fr/formations-membres-test/

Apres une premiére réorganisation importante en 2024, la catégorie « Bourses et contrats IFI »
est donc devenue « Dispositifs de financement » et s’est de nouveau étoffée. Trois nouvelles
catégories de bourses y ont été ajoutées. L’ensemble de nos offres de soutien a la recherche y
est répertorié, a savoir :

Islamologie d’excellence : https:/institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-

ifi/islamologie-dexcellence/

Congé recherche : https://institut-islamologie.ft/category/bourses-et-contrats-ifi/conge-

recherche/

Bourses de fin de thése : https ://institut- islamologie.fr/category/bourses/bourses- fin-
de-these/

Bourses Edition / traduction : https:/institut- islamologie.fr/category/bourses/bourses-
editions-traductions/

Cartes blanches : https://institut-islamologie.fr/category/bourses/cartes- blanches/

25


https://institut-islamologie.fr/formations-soutenues-ifi/
https://institut-islamologie.fr/formations-membres-test/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/islamologie-dexcellence/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/islamologie-dexcellence/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/conge-recherche/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/conge-recherche/

= Contrats postdoctoraux : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et- contrats-
ifi/contrats-post-doctoraux/
=  Contrats doctoraux : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et- contrats-

ifi/contrats-docctoraux/

= Bourses CU/DU Islamologie : https:/institut-islamologie.fr/category/bourses-et-
contrats-ifi/bourses-formations-islamologie/

= Bourses de recherche IFI-IFAO-IDEO : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-
et-contrats-ifi/bourses-ifi-ideo-ifao/

= Postes enseignants: https:/institut-islamologie.fr/postes-universitaires-via-linstitut-
francais-dislamologie-ifi/
= Les Lauréats (2022-2025) : https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-

ifi/les-laureats/

Le travail d’alimentation et d’organisation de I’architecture du site se poursuit. L’IFI s’est par
ailleurs doté d’une solution digitale (mailchimp.pro) pour le mass emailing, utilisé¢ pour certains
évenements ou informations, sur une base d’adresse de plus de 720 personnes. Chaque
campagne d’emailing influe nettement sur le nombre de clic. Les articles les plus lus du site
sont, par ordre croissant :
= lapage du DIU avait été¢ vue 7 171 au 24 octobre 2024, elle compte 22 960 consultations
au 4 décembre 2025
= J’annonce du colloque « Croyances, sciences et religions » en partenariat avec la
MBZUH publiée en novembre 2025 cumule en un mois 1758 vues (apres un travail
d’emailing personnalisé de Pierre Caye, Juliette Dumas et Cédric Baylocq)
= les pages des contrats doctoraux, postdoctoraux et bourses de fin de thése ont été
consultées pres de 5000 fois, celles des « cartes blanches » ou « édition/traduction »
(sans date limite de candidatures) plus de 10.000 fois
= le poste consacré au congres du GIS MOMM de juin 2025, qui répertoriait tous les
ateliers dans le champ de I’islamologie 1’a été 7603 fois
= les autres pages sont consultées entre plusieurs centaines de fois et un millier.

La majorité des articles sont consultés par cent a cinq cents visiteurs environ. Au cours des 30
derniers jours, le site a eu 4883 visiteurs pour 21 641 pages consultées (soit en nette
augmentation par rapport a I’an dernier a la méme période). En fonction de l'actualité et des
posts, le taux de fréquentation mensuelle peut varier de maniére importante.

Depuis le recrutement du chargé de mission pour la diffusion scientifique et la communication
en mars 2023, plus de 300 articles ont été créés sur le site. Au 22 octobre 2024, le nombre
d’informations publiées dépassait les 170 dans ’année. En 2025, il y a donc eu une
augmentation de 130 articles supplémentaires. La newsletter est envoyée a notre mailing list de
manicre hebdomadaire.

26


https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-formations-islamologie/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-formations-islamologie/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-ifi-ideo-ifao/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/bourses-ifi-ideo-ifao/
https://institut-islamologie.fr/postes-universitaires-via-linstitut-francais-dislamologie-ifi/
https://institut-islamologie.fr/postes-universitaires-via-linstitut-francais-dislamologie-ifi/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/les-laureats/
https://institut-islamologie.fr/category/bourses-et-contrats-ifi/les-laureats/

L’Observatoire national et international de la recherche en islamologie

Lors de sa nomination, le directeur de I’IFI a détaillé¢ dans sa feuille de route les grandes lignes
de son action, parmi lesquelles figure le développement d’un observatoire national et
international de la recherche en islamologie, visant a recenser 1’ensemble des acteurs nationaux
comme internationaux impliqués dans le champ de I’islamologie. Cette action a une double
portée : permettre aux acteurs universitaires du champ national de pouvoir rapidement repérer
d’éventuels partenaires et €tre au fait de leurs actions universitaires ; accompagner 1’ouverture

et la reconnaissance de I’Institut a I’international, en complément de 1’activité de
conventionnement avec des partenaires internationaux.

Un espace a ainsi vu le jour, qui commence a étre approvisionné en information, principalement
constitués de fiches de synthése des programmes de recherche en cours ou récents, impliquants
nos établissements membres et au-dela : https://institut-islamologie.fr/observatoire-
internationale-de-lislamologie/

Il est découpé en aires géographiques et culturelles, selon la répartition suivante : France ;
mondes musulmans ; Europe ; reste du monde. En outre, un espace est d’ores et déja prévu pour
accueillir un annuaire des chercheurs dans le champ de I’islamologie. Plusieurs fiches de y ont
été ajoutées, comme :
»  Programme RELIGIS (UNISTRA) : https://institut-islamologie.fr/3700-2/
= Projet CORAN 12/21 (ISERL, Lyon 2, Lyon 3, ENS Lyon, AMU) : https:/institut-
islamologie.fr/projet-coran-12-2 1 -traductions-du-coran-en-europe-xiie-xxie-siecles/
* Projet PREDICMO (AMU, IREMAM, IFPO) : https://institut-islamologie.fr/projet-les-
grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-
xxie-siecles-predicmo/

A T’occasion de la réalisation du rapport pluriannuel des activités de 1’TFI fut dressé un bilan
des activités scientifiques des bénéficiaires. La collecte d’informations portant sur les
publications et communication a permis d’en mesurer non seulement I’importance en volume
(pres de 500 références), mais aussi la variété (un tiers de communications, un quart d’articles,
un quart de chapitres ou d’ouvrage, et une multitudes d’autres types de supports — vidéos,
images, notices de dictionnaire, bases de données, rapports, etc.).

L’abondance de la production scientifique dont t¢émoignent ces chiffres fait aussi apparaitre en
creux une difficulté a rendre compte de la cohérence de I’ensemble ; de maniere exhaustive,
harmonisée et intelligible. En effet, la recension des productions référencées dans 1’archive
ouverte HAL, comparée avec les productions déclarées par les bénéficiaires dans leurs rapports
annuels, fait apparaitre une grande diversité de stratégies de valorisation des communications
scientifiques. L’inégale mise en valeur et visibilité des travaux des bénéficiaires illustre ainsi
différents degré d’insertion des bénéficiaires dans les communautés de recherche.

Le référencement systématique de I’ensemble des productions scientifiques des bénéficiaires
dans I’archive ouverte HAL apparait dés lors comme un moyen de mobiliser les communautés

27


https://institut-islamologie.fr/observatoire-internationale-de-lislamologie/
https://institut-islamologie.fr/observatoire-internationale-de-lislamologie/
https://institut-islamologie.fr/3700-2/
https://institut-islamologie.fr/projet-coran-12-21-traductions-du-coran-en-europe-xiie-xxie-siecles/
https://institut-islamologie.fr/projet-coran-12-21-traductions-du-coran-en-europe-xiie-xxie-siecles/
https://institut-islamologie.fr/projet-les-grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-xxie-siecles-predicmo/
https://institut-islamologie.fr/projet-les-grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-xxie-siecles-predicmo/
https://institut-islamologie.fr/projet-les-grammaires-de-la-predication-lexique-cartographie-mise-en-scene-moyen-orient-xxe-xxie-siecles-predicmo/

de recherches associées a I'IFI, bien au-dela de la perspective de bilans annuels roboratifs.
Proposer un soutien proactif a la valorisation de I’ensemble de leurs travaux, et ce des
I’attribution de bourses, permettrait non seulement d’assurer un suivi des activités, mais aussi
et surtout la qualit¢ des métadonnées permettant d’identifier les travaux en islamologie, pour
enfin produire des représentations cohérentes des réseaux d’auteurs impliqués dans la
construction de ce champ de recherches.

Valorisation de UIFI sur les réseaux sociaux et dans les médias

L’TFI a poursuivi les lignes directrices établies I’année précédente. L’ Institut dispose ainsi d’un
compte professionnel sur Linkedin, Facebook et d’une chaine Youtube.

Linkedin

Le compte Linkedin de I’'IFI avait été créé a I’occasion de la journée d’étude
organisée par 1’Institut a la Sorbonne, le 15 juin 2023. Il comptait un peu plus
de 700 abonnés en 2024, il en compte un millier aujourd’hui, pour une
cinquantaine de posts autour de [Dactualit¢ de [’Institut
https://www.linkedin.com/company/98141631/admin/feed/posts/

Facebook
En paralléle, un compte Facebook avait également vu le jour, en novembre
2023. Moins fréquentée, la page compte environ 400 followers et reste a
développer : https://www.facebook.com/profile.php?id=61552709837070
Youtube

Une page Youtube a été créée le 18 octobre 2024 pour mettre en valeur
quelques entretiens filmés de présentation de I'IFI (tournées lors de la
journée du 15 juin 2023 a la Sorbonne, ayant bénéfici¢é d’un montage
ultérieure) et d’autres supports visuels mettant en avant des membres de
I’IFT (TV, vidéos de colloques ou séminaires, clips d’institutions
partenaires etc.). Les 5 premicres vidéos ont été enrichies de 5 autres, avec
notamment le sujet de 7 minutes de 1’émission Islam de France 2, consacré a I’'IFI et diffusé en
septembre 2023 (réal. Didier Bourg) ainsi qu’un entretien de 7 min entre le présentateur

Abderrahim Hafidi et le chargé de communication et de diffusion Cédric Baylocq, diffusé le 1¢
décembre 2024 : Institut Francais d'Islamologie (IF]) - YouTube . La genese, les objectifs et les
dispositifs de I’IFI y sont passés en revues.

Des actions de promotion ciblée ainsi que le développement de la fréquence des posts et
I’interaction avec d’autres pages du champ de I’islamologie (like, commentaires...)
permettraient de continuer a augmenter la visibilité de ces supports.

28


http://www.linkedin.com/company/98141631/admin/feed/posts/
http://www.facebook.com/profile.php?id=61552709837070
https://www.youtube.com/@institut-islamologieIFI/videos

Enfin, I’IFI a rencontré Mme Virginie Larousse, rédactrice en cheffe adjointe du Monde des
religions, a 1’occasion d’une enquéte sur le « renouveau de 1’islamologie » en France. Les
résultats de cette enquéte sont parus le 16 novembre (cf. annexes), ou I’IFI y est largement mis
a I’honneur. https://institut-islamologie.fr/lifi-dans-le-monde-des-religions-16-11/

29


https://institut-islamologie.fr/lifi-dans-le-monde-des-religions-16-11/

Les collaborations internationales

La politique internationale de I’IFI repose sur 3 axes :
= La formalisation de convention avec des partenaires internationaux.
» [’organisation de colloques internationaux.
= L’organisation de séminaires d’ecdotique et de codicologie.

L’IFI a conventionné en 2025 avec deux instituts : le Centre francais de recherche de la
péninsule Arabique (CEFREPA), UMIFRE MAE-CNRS sis a Koweit City, ainsi qu’avec
I’Institute of Ismaili Studies, sis a Londres.

L’Institut est présent dans la Péninsule arabique, ou la diplomatie culturelle francaise est au
demeurant trés active, depuis la signature avec MBZUH en février 2023 de la convention cadre
de collaboration scientifique. Dans le cadre de cette collaboration, I’IFI a bénéficié¢ depuis sa
création du soutien du CEFREPA pour mieux diffuser son action dans cette partie du monde
arabo-musulman. Le CEFREPA est un centre de recherche a vocation régionale, qui a pour
objectif de soutenir les recherches menées sur I’ensemble de la péninsule arabique. Il fait partie
du réseau des Instituts francais de recherche a 1’étranger (ministére de I’Europe et des Affaires
étrangeres & CNRS), qui est constitué de 27 établissements présents dans plus de 30 pays. Il
dispose de deux antennes, ’'une a Sanaa (Yémen), I’autre & Koweit City. En mai 2025, I’TFI et
le CEFREPA ont coorganis¢ le colloque La pensée arabe classique dans la recherche
internationale. Makram Abbes, qui a dirigé le CEFREPA jusqu’en septembre 2025, a été
nommé en septembre 2024 au conseil scientifique de I’'IFI dans le cadre du colleége C. C’est
donc tout naturellement que les deux entités ont décidé d’officialiser leurs relations a travers
une convention cadre de collaboration scientifique.

En présence des représentants de I’Institut des études Ismaéliennes de Londres (Dr Zayn
Kassam, directrice de I’'IIS, Dr Hakim Elzanarov et Dr Orkhan Omir-Kazimov), du président
de I’assemblée générale de I'IFI, le recteur Claudio Galderisi, du président du conseil
scientifique de I’'IFI, le Pr. Mohammad Ali Amir Moezzi, du directeur de I’IFI, Pierre Caye, du
représentant du Ministére des affaires étrangeres, S. E. Jean-Christophe Peaucelle, ambassadeur
de France, et du président du Conseil national ismaélien pour la France, Aiaze Mitha, a été
signée, le mardi 18 novembre 2025, entre Pierre Caye et Zayn Kassam, une convention cadre
de collaboration scientifique liant I’IFI et I’IIS. A I’occasion de cette signature, a été prononcée
la déclaration d’intention suivante :

« L’Institut Frangais d’Islamologie (IFI), bas¢ a Paris et I’Institute of Ismaili

Studies (IIS), basé¢ a Londres, signent un accord de coopération d’une portée

majeure, prévoyant 1’échange d’expériences et de connaissances dans le domaine

des études islamiques. Ce partenariat signé par leurs Directeurs respectifs Zayn

Kassam et Pierre Caye vise a renforcer 1’excellence de la recherche sur les cultures

musulmanes et a promouvoir une compréhension approfondie de la diversité des

30



traditions et des sociétés musulmanes, dans les contextes contemporains comme
historiques. Cet accord fait suite a un accord pionnier signé par I'lS et la Fondation
Inalco, a Paris, en 2022. Créé¢ en 2022, I'IFI réunit, outre le ministére de
I’Enseignement supérieur, de la Recherche et de I’Espace, huit prestigieuses
institutions académiques francgaises. Il constitue 1’un des principaux acteurs frangais
engagés dans I’approfondissement des connaissances et de la compréhension des
cultures et du patrimoine musulmans. L’IIS, fondé en 1977 par Son Altesse, le
défunt Shah Karim al-Hussaini, Aga Khan IV, promeut 1’étude et I’enseignement
de I’islam tant dans ses dimensions historiques que contemporaines, ainsi qu’une
meilleure compréhension de ses relations avec d’autres sociétés et traditions
religieuses. Le protocole d’accord signé par les deux institutions souligne
I’importance de la coopération internationale pour la diffusion du savoir sur I’islam
aupres de publics mondiaux et, ce faisant, pour le renforcement de la tolérance ainsi
que de la reconnaissance de la diversité et du pluralisme au sein des sociétés. »

En outre, I’IFI a organisé cette année deux colloques internationaux :

» La pensée arabe classique dans la recherche internationale, en collaboration avec le
CEFREPA, le National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) et Dar al-Athar
al-Islamiyah , Koweit City, 26-28 mai 2025.

= Croyances, Sciences et Rationalité, en collaboration avec MBZUH) Paris, la Sorbonne,
15-17 Décembre 2025.

Ils seront évoqués plus en détail au paragraphe suivant : le programme de ces rencontres figure
dans les annexes du rapport.

Enfin, I’IFI organise depuis 2024 des ateliers d’ecdotique et de codicologie appliquées aux
manuscrits arabes, & Abu Dhabi ainsi que dans les républiques caucasiennes. Ces ateliers
s’adressent aux conservateurs et conservatrices des bibliotheques de la Région pour les aider a
mieux mettre en valeur le patrimoine écrit dont ils ont la garde. Outre cet objectif évident et
nécessaire, ce programme vise deux finalités importantes pour sa politique scientifique :

1) 1l s’agit de souligner la compétence de la recherche frangaise en la maticre et de
contribuer a son rayonnement international, tant il vrai que c’est la un point fort de
I’islamologie francaise.

2) Par ailleurs, la mise en commun des efforts des acteurs universitaires et culturels en vue
de la Défense et de I’illustration du patrimoine écrit s’avere un instrument de diplomatie
culturelle remarquable. C’est particuliérement net dans les républiques caucasiennes qui
jouent un réle de carrefour des cultures et qui possédent d’importants fonds de
manuscrits arabes et persans. C’est pourquoi, ce sont d’abord les Ambassades de France
qui ont sollicités I’Institut, en particulier dans les républiques caucasiennes (Erevan,
Thilissi). Ces formations sont quasi entierement financées soit par nos partenaires
(MBZUH d’Abu Dhabi) soit par les services diplomatiques francais (Géorgie,
Arménie).

Cette année, 3 ateliers ont ainsi été organisés :

31



En partenariat avec Mohamed Bin Zayed University for Humanities, deux formations
ont été dispensées cet ét¢ 2025 a Abu Dhabi : une formation aux outils numériques de
la codicologie, du 24 juin au 5 juillet 2025 ; une autre, la semaine suivante, sur
I’ecdotique et la stemmatique arabes a travers le programme Classical Text Editor, du
8 au 19 juillet 2025.

En partenariat avec le Korneli Kekelidze Georgian Center of Manuscripts, et avec le
soutien de I’Institut culturel frangais a Tbilissi, nous avons assuré une formation a la
codicologie et aux outils numériques de 1’ecdotique  du 20 au 24 octobre 2025 a
I’Université d’Etat Tbilissi Ivane Javakhishvili.

En outre, dans la méme optique, nous avons contribué¢, en partenariat avec le projet de
recherche « Entre foi et raison : Philosophie, théologie et mystique dans 1’Occident
musulman (XIle-XVe siecles) » lauréat des programmes d’excellence de I'IFI, a
I’organisation d’un séminaire a Aix-en-Provence du 13 au 14 novembre 2025, intitulé
« Rencontre autour des manuscrits de 1’Occident musulman ».

32



Les colloques nationaux et internationaux

Apres une année blanche en la matiére due au report de projets déja engagés, I’'IFI en 2025 a
compensé son retard en matiere d’organisation de grands colloques internationaux et nationaux.
Cette année nous en comptons 3. Du 26 au 28 mai 2025, a eu lieu a Koweit City, le colloque
international avec nos partenaires du Koweit, mais aussi du MAE La pensée arabe classique
dans recherche internationale, 26-28 mai 2025 ; a la rentrée de septembre a été organisé a
I’Unistra un colloque national sur le théme de la Diversité en Islam ; enfin, nous conclurons
I’année, du 15 au 17 décembre, par le colloque international Croyances, Sciences et Raison, en
partenariat avec MBZUH.

La pensée arabe classique dans larecherche internationale, Koweit
City, 26-28 mai 2025

L’IFI a organisé du 26 au 28 mai a Koweit City, sous la direction de Pierre Caye, Makram
Abbes et Maroun Aouad, un grand colloque sur la pensée arabe classique dans la recherche
internationale récente (cf. Programme en annexes) avec le partenariat du National Council for
Culture, Arts and Letters (NCCAL), de Dar al-Athar al-Islamiyah, ainsi que du Centre francais
des études sur la péninsule arabique (CEFREPA), avec lequel I’'IFI vient de conventionner.
L’Institut a jugé, comme beaucoup d’acteurs universitaires et culturels frangais au demeurant,
que les Etats de la péninsule arabique sont appelés a jouer le plus grand réle dans le dialogue
intellectuel entre le Moyen-Orient et I’Europe, et que son action converge avec la ndtre en
faveur d’une approche ouverte de I’islamologie. C’est dans ce cadre que ce colloque revét aussi
toute son importance.

Le colloque de Koweit City a réuni des chercheurs des quatre points du monde arabo-
musulman, mais aussi des quatre points de I’Europe voire des Etats-Unis, pour célébrer la
vitalit¢ de la recherche en islamologie et sa capacit¢ a ouvrir de nouveaux chemins. La
recherche sur I’islam ne peut se passer de I’engagement, des ressources scientifiques, ni de
I’esprit d‘innovation intellectuelle qui souffle sur la péninsule arabique.

Le colloque a bien montré que la question du patrimoine arabo-musulman, de son patrimoine
écrit en particulier, est au coeur des innovations de la recherche. La notion du patrimoine, la
nécessité de sa défense, la nécessite plus grande encore de pouvoir y trouver un appui slir au
milieu des tempétes de notre temps, est un invariant universel présent dans toutes les sociétés,
a tous les moments de leur histoire. C’est en tant que tel le meilleur vecteur du dialogue entre
les peuples. La collection des actes du colloque en vue de leur édition est en cours.

33



Diversité(s) en islam, IFI-Université de Strasbourg, Strasbourg, 8-9
septembre 2027

A été organisé en partenariat avec 1’Unistra un colloque sous la supervision d’un comité
scientifique composé de deux membres de la direction de I'IFI (Juliette Dumas, Maroun
Aouad), quatre membres du conseil scientifique de I’I[FI (Mohammad Ali Amir Moezzi, son
président, Charlotte Courreye, Cyrille Aillet, Meryem Sebti) et trois membres de 1’Unistra
(Dilek Sarmis, Renaud Soler, Eric Vallet), comité qui par ailleurs marque la forte collaboration
entre ces deux instances de la gouvernance de I’IFI : conseil scientifique et direction.

Ce colloque (cf. programme en annexe) part du constat que I’islam n’est pas monolithique,
évidence qu’il est plus qu’utile aujourd’hui de rappeler tant I’actualité tend a donner a I’opinion
publique une image univoque. Le colloque insiste non seulement sur I’importance des
différences géographiques et historiques, mais aussi sociologiques, distinguant au moins quatre
islams : celui du temps des fondations, de 1’époque du prophéte ; I’islam des clercs, des
professionnels et les gestionnaires du religieux ; I’islam des hommes de lettres, moins de la
théologie que de la culture ; enfin, ce que I’on pourrait appeler 1’islam des peuples, la religion
vécue. Dans ce cadre, le colloque a mis en valeur deux axes principaux : la construction de la
diversité religieuse interne a 1’islam (orthodoxie/hétérodoxie/hétéropraxie); la diversité
culturelle et son influence sur la diversité religieuse.

Croyances, Sciences et Rationalité, Colloque IFI / MBZUH, Paris, La
Sorbonne, 15-17 décembre 2025

Le colloque Croyances, sciences et raison marque de facon exceptionnelle la collaboration
entre I’Institut francais d’Islamologie et I’Universit¢é Mohammed ben Zayed d'Abu Dhabi qui
rassemblent leurs forces et leurs moyens pour réfléchir sur les enjeux contemporains des
religions et sur leur place dans 1’ordre des savoirs. Il ne s’agit pas seulement d’engager un
dialogue entre les religions, mais de fagon plus fondamentale encore de comprendre comment
ce dialogue s’axe a partir de leur exigence de rigueur, de leur volonté d’arrimer la croyance a
des savoirs solides et rationnellement fondés comme les mathématiques (la problématique de
I’infini), la physique, etc. Cette approche est propice a une démarche interdisciplinaire qui
croise la connaissance des sciences a I’herméneutique des religions et a la connaissance de leur
constitution.

Ce colloque rassemble des spécialistes de tous horizons a la fois thématiques et géographiques
pour nouer un nouveau type de dialogue intellectuel. Un résumé plus détaillé et circonstanciel
sera produit a I’issue du colloque issu et les conférences seront recueillies en vue de leur
publication.

34



La politique éditoriale

Dans le courant de I’année 2024, a été créée aux éditions du Cerf, la collection « Bibliothéque
de I’Institut Francais d’Islamologie » (BIFI), dirigée par Mohammad Ali Amir-Moezzi
(président du conseil scientifique de I’'IFT) et Juliette Dumas (directrice scientifique adjointe de
I’IFI). En congruence avec les objectifs du GIP, cette collection vise a faire connaitre les grands
textes de 1’islamologie fondamentale, c¢’est-a-dire a mettre a la disposition du grand public les
fondements du savoir que recelent les archives de la civilisation islamique et les différentes
expressions de la culture musulmane. Editer les textes, les commenter, les traduire, tout cela
renvoie & ce qu’on appelle, depuis le XV°¢ si¢cle, les humanités a travers lesquelles les
différentes religions monothéistes n’ont jamais cessé de converger.

La collection est dotée d’un comité scientifique composé de Maroun Aouad (CNRS,
responsable des relations internationales de I’IFI), Cécile Bonmariage (Université catholique
de Louvain), Pierre Caye (ENS, directeur de I’IFI), Nicolas Elias (INALCO), Charles
Genequand (Université de Geneve), Wissam Halawi (Université de Lausanne), Justine Landau
(Université Sorbonne nouvelle), Anneliese Nef (Université Panthéon-Sorbonne), Alexandre
Papas (EPHE-CNRS), Judith Pfeiffer (Université¢ de Bonn).

Deux titres ont déja paru dans cette collection : d’abord, sous la direction de Mohammad Ali
Amir-Moezzi, L’islam et [’examen scientifique. Une quéte renouvelée, 2024. L’ouvrage
comprend les versions complétées des conférences inaugurales de la cérémonie de présentation
de I’IFI au Grand Salon de la Sorbonne, le 15 juin 2023, prononcées par quatre grands savants
de renommée mondiale : Christian Robin (archéologue spécialiste de 1’ Arabie, CNRS, membre
du conseil scientifique de I’IFI), Frangois Déroche (codicologue spécialiste des manuscrits
coraniques, Collége de France, membre du conseil scientifique de I’IFI), Samuela Pagani
(islamologue spécialiste du soufisme, Université de Salerno-Lecce) et Dominique Avon
(islamologue spécialiste du sunnisme moderne, EPHE).

Ensuite, Fulgurances. Premier traité persan sur [’amour mystique, nouvelle édition critique,
traduction et commentaire des Savdaneh du grand mystique iranien Ahmad Ghazali (XI*-XII° s),
fait par I’iranologue Yann Richard (Université Sorbonne nouvelle). Il s’agit d’un écrit majeur
de la mystique d’amour en islam et I’illustration de la canonisation du persan comme une
véritable seconde langue sacrée de cette religion.

Enfin, paraitra en janvier 2026, SGf1 Allahyar, La fermeté des faibles. Traité versifié de soufisme
centrasiatique, traduit et commenté par Alexandre Papas (EPHE-CNRS) et Marc Toutant
(CNRS). Ecrite en turc Chaghatai, cette épitre, rédigée par un grand mystique de la puissante
confrérie des Nagshbandiyya au XVIII® siecle, est sans doute le manuel le plus populaire de ce
genre littéraire dans tout le monde musulman turcophone, de 1’Anatolie et I’Asie centrale
jusqu’au Turkestan chinois.

Plusieurs autres publications sont en cours de préparation, avec un rythme de parution d’un ou
deux ouvrages par an.

Par ailleurs, Mohammad Ali Amir-Moezzi, président du conseil scientifique de I’IFI, vient de
publier un monumental Le Mahomet des historiens, qu’il a codirigé avec John Tolan (Université

35



de Nantes), aux éditions du Cerf (Paris, octobre 2025). L’ouvrage, auquel ont contribué une
cinquantaine de chercheurs de notoriété internationale, comprend deux volumes et pres de 2200
pages. Premiére mondiale, il s’agit d’une premicre synthése des études scientifiques sur
I’histoire des différentes représentations du propheéte de 1’islam, a travers les ages, les cultures
et les religions différents, depuis la naissance de I’islam jusqu’a nos jours. Il comprend trois
parties :

1. Sources scripturaires. Textes et courants islamiques anciens (chapitres 1 a 10).

2. Domaines et diversité islamiques du Moyen-Age a nos jours (chapitres 11 a 29).

3. Regards croisés et historiographie (chapitres 30 a 45).

Dans les parties annexes du rapport, sont proposés trois recensions/entretiens a propos de cet
ouvrage publiés dans Le Monde (1° novembre 2025 - n°® 25143, pages « Idées »), Le Point (16
octobre 2025 - n° 2777) et L’Histoire (n° 537- novembre 2025, paru avec un « tiré a part »
consacré a I’IFI).

En vue de diversifier I’impact éditorial de I’'IFI en faveur de 1’islamologie, un dispositif d’aide
a1’édition ou a la traduction a été mis en place, des la création de I’institut. Force est de constater
une grande fluctuation dans le taux de candidatures a ce dispositif, au gré des années. 2025
semble néanmoins montrer des résultats encourageants, qui laisse entrevoir une certaine vitalité
du milieu éditorial. Cinq demandes ont ainsi été déposées au cours de 1I’année, dont deux sont
encore en cours d’évaluation.

Candidat Objet de la demande Institution Maison
d’accueil d’édition

Mickael Traduction en frangais de, A history of the Belles Lettres
Cook Muslim World, from its Origins to the dawn
of Modernity, Princeton University Press,
2024
Stéphane Traduction commentée et annotée de La CERLA Cerf
Valter personnalité muhammadienne ou la
résolution de [’énigme sacrée, par Ma‘raf
Al-Rusafi

Figure 15: liste des candidatures au dispositif édition - traduction de U'IFI (en gris foncé, les demandes acceptées ; en
gris clair, les demandes en cours d’évaluation)

36



En outre, afin de poursuivre une démarche en filagramme de participation a la vulgarisation du
savoir islamologique auprés du grand public, aprés 1’édition de son premier ouvrage a la
Bibliotheéque de I’Institut Francais d’Islamologie aux éditions du Cerf, I’IFI a souhaité engager
une action d’une autre nature, en se rapprochant des magazines de vulgarisation. Un échange
trés fructueux a ainsi été mené avec la direction de L’Histoire, qui a débouché sur la préparation
d’un numéro sous la direction de I’IFIL. A la demande de L’Histoire, le numéro a porté sur la
figure du Prophéte, Muhammad. Il se compose de :

* un entretien avec Muhammad Ali Amir-Moezzi, directeur d’études a I’EPHE,
président du conseil scientifique de I’'IFI et co-directeur d’un ouvrage dédié a cette
figure, déja mentionné : « Un personnage historique. Que sait-on de sa vie ? »

* un article par John Tolan, professeur émérite a I’université de Nantes, co-directeur
dudit ouvrage : « Vu d’Occident »

* un article par Juliette Dumas, maitresse de conférences a I'université d’Aix-
Marseille, directrice adjointe scientifique de I’IFI : « Contre-modele. Le Prophete,
ses femmes et Voltaire »

* un article par Dominique Avon, directeur d’études a ’EPHE, directeur de I’'IReL
(Institut d’études des religions et de la laicité) : « 1999. L’affaire Rodinson »

= un article par Christiane Gruber, professeure a 1’universit¢ du Michigan :
« Représenter Muhammad en terres d’islam »

* un article par Julien Loiseau, professeur a I'université d’Aix-Marseille : « Sur les
traces du Prophéte. Enquéte sur les reliques »

Préparé durant la période estivale, le dossier a pris place dans le numéro de novembre 2025.

En sus de cette production, afin de contribuer a sa diffusion auprées de ses interlocuteurs, peu
familiers de ce genre de magazines, I’IFI a fait le choix de solliciter la production d’un tiré a
part, reprenant le cceur de ce dossier en lui ajoutant une présentation de 1’Institut, un édito par
Pierre Caye, directeur de I’IFI : « Les défis de I’islamologie », enfin une page finale présentant
les formations spécialisées ¢laborées par I’institut et ses principales éditions (cf. annexes).

37



Présentation des lauréats

Les lauréats sont désormais répertoriés sur le site par années. Depuis 2023, de courtes
biographies académiques leurs sont associées ;

2022 : https://institut-islamologie.fr/les-laureats-des-appels-a-projet-de-recherche-2022/
2023 : https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-2023-de-lifi/

2024 : https://institut-islamologie.fr/laureats-appels-a-projets-ifi-2024/

2025 : https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-ifi-2025/

Islamologie d’excellence

Eloi FICQUET (Maitre de conférences, EHESS), Alessandro
GORI (Maitre de conférences, EHESS) : « Cartographier les
constellations islamologiques éthiopiennes »

Anthropologue dans le champ des études éthiopiennes, les
recherches et enseignements d’Eloi Ficquet se situent au
croisement des études africaines et de 1’orientalisme savant.
Pour comprendre aujourd’hui les sociétés éthiopiennes et
voisines de [I’Ethiopie plus profondément que les
. rebondissements d’une actualité conflictuelle, il propose de
faire appel a de multiples sources, de croiser plusieurs temporalités, de procéder a des
comparaisons de large extension. L’Ethiopie, peuplée aujourd’hui par plus de 120 millions de

personnes est plus diversifiée sur les plans culturels, linguistiques, religieux que ne 1’est
I’Europe. Cette diversité est entremélée de modes de vies, de normes, elle est traversée de
frontieres historiques, projetée sur des horizons universels.

Il a notamment été co-responsable, avec Wolbert Smidt du programme ANR-DFG « Ethiomap:
Exploring Modern Maps of the Horn of Africa, 18th-20th century » et du projet GHEBBI
d’inventaire et conservation des archives impériales éthiopiennes (EHESS, Administration des
Palais d’Ethiopie, PSL Université, Ecole nationale des Chartes, CFEE). I a dirigé le Centre
francais des études éthiopiennes (CFEE) a Addis Abeba entre 2009 et 2012. Il a notamment
dirig¢  Douvrage  collectif Understing ~ Contemporary  Ethiopia (Hurst,  2015).
=https://www.ehess.fr/fr/personne/%C3%A9loi-ficquet

38


https://institut-islamologie.fr/les-laureats-des-appels-a-projet-de-recherche-2022/
https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-2023-de-lifi/
https://institut-islamologie.fr/laureats-appels-a-projets-ifi-2024/
https://institut-islamologie.fr/laureats-des-appels-a-projets-ifi-2025/
https://www.ehess.fr/fr/personne/%C3%A9loi-ficquet

Meryem SEBTI (Directrice de recherche, CNRS):
« Nommer Dintelligible : genése, usages et
transformations du lexique philosophique d’Avicenne »

Meryem Sebti est directrice de recherche au CNRS rattachée
au Centre Jean Pépin (UMR 8230 CNRS/ENS), spécialiste
du soufisme et de la pensée d’ Avicenne. Elle est I’auteure de
plusieurs ouvrages, dont: Avicenne. Prophétie et
gouvernement du monde (Cerf, 2021), ainsi que ‘oo
du Commentaire sur le livre Lambda de la Métaphysique d ’Arlstote (Vrln 2014) et szcenne
L’ame humaine (PUF, 2000).

Lauréate en 2002 d’une mention du Prix de la meilleure thése en langue frangaise sur le monde
musulman par I’Institut d’Etudes de I’Islam et des Sociétés du monde musulman (IISMM), elle
s’est vu décerner en 2016 le Prix Avicenne international de 1’ Association Avicenne France. De
2022 a 2023 elle a été porteuse principale du programme de recherche Translitterae (PSL) «
Traduire le Traité de I’ame du Sifa’ d’Avicenne », avec Olga LIZZINI (AMU).
=https://umr8230.cnrs.fr/membres/meryem-sebti/

Congé de recherche, congé de transition, projet d’innovation
pédagogique (CR-CT-PIP)

Anne-Sylvie BOISLIVEAU (Unistra) est maitre de
conférences en histoire médiévale des mondes
musulmans et islamologie a la facult¢ des sciences
historiques de I’Université de Strasbourg, en France.
Diplomée de I’'Institut d’études politiques d’Aix-en-
Provence et de I’Institut national des langues et
civilisations orientales (Inalco, Paris) avec un cursus
complet d’arabe, titulaire d’un doctorat en études

arabes, elle a ¢étudi¢ de nombreuses années dans le
monde arabe et est spécialiste du Coran, de la pensée musulmane et des débuts de I’islam.
Anne-Sylvie Boisliveau a créé et dirigé en 2015-2017 le programme « Islamologie »
(Université Paris-Sorbonne), qui a notamment permis d’organiser, avec une équipe de trois
postdoctorants, une journ¢e d’¢tude sur les présupposés pour I’é¢tude du Coran (été 2016),

une académie d’¢ét¢ internationale, sur la prophétologie islamique, pour étudiants de
master/doctorat (ét¢ 2017), et un séminaire mensuel a ’IISMM (2016-2017). Anne-Sylvie
Boisliveau est maintenant responsable du master Mondes Musulmans de 1’université de
Strasbourg et directrice adjointe de 1’Institut d’Islamologie de Strasbourg (INISTRA). Membre
du laboratoire Archiméde, consacré a 1’histoire et 1’archéologie des mondes anciens avec une
composante importante dédiée a I’Orient de I’antiquité a la période médiévale, elle y coorganise
des activités : des séminaires réguliers (par exemple « Représentations des islams : vécus

39


https://umr8230.cnrs.fr/membres/meryem-sebti/
https://www.canal-u.tv/producteurs/ehess/institut_d_etudes_de_l_islam_et_des_societes_du_monde_musulman/quels_presupposes_pour_l_etude_du_coran
https://academie-resmed.sciencesconf.org/
http://iismm.ehess.fr/
https://histoire.unistra.fr/formation/master/civilisations-cultures-et-societes/mondes-musulmans
https://archimede.unistra.fr/
https://archimede.unistra.fr/resultats-de-la-recherche/?tx_indexedsearch%5Bsword%5D=v%C3%A9cus+islams&tx_indexedsearch%5Bsubmit_button%5D=OK&tx_indexedsearch%5B_sections%5D=0&tx_indexedsearch%5Bpointer%5D=0&tx_indexedsearch%5Bext%5D=0&tx_indexedsearch%5Blang%5D=0

panchroniques ») ou des colloques (par exemple « La Syrie omeyyade, un contexte pour le
Coran? », 2021).

Mohammed BEN MANSOUR (ENS Lyon) est maitre de conférences, co-
responsable de la section, du Master recherche et du diplome de I'ENS.
Docteur de I’ENS Lyon en 2017, il enseigne a I’ENS depuis sa soutenance.
Ses recherches portent notamment sur les relations entre poétes et pouvoir
abbaside, la poétique et la rhétorique arabe classique, et la philosophie
politique médiévale. Il est membre de ’'UMR 5206 Triangle de I’ENS
Lyon. =
Il vient de faire paraitre Salih b. Ganah : traduction et commentaire de Kitab al-adab wa I-

murii’a | Epitre sur ’éducation et la prud homie (septembre 2025) et Qawa ‘id al-5i‘r (Les
Reégles de la poésie) de Ta‘lab, traduction et commentaire (mars 2025).

Bourses postdoctorales

Dariouche KECHAVARZRI (LEM) a soutenu sa thése de doctorat a I’EPHE, intitulée
Heresie et orthodoxie aux débuts de l’islam : doctrines, représentations polémiques et mémoire
des shi’ites Ghulat, en 2025. Apres une licence en philosophie obtenue a la Sorbonne, en
parallele a un Bachelor of Arts de Columbia University, puis d’un diplome d’arabe intensif; il
a entrepris un master en civilisations, cultures et sociétés (islamologie et mondes musulmans)
aupres de ’EPHE, avant de s’inscrire en thése. Chargé de recherche a 1’université de Lausanne,
il poursuit ses travaux sur les hérésies et I’hérésiologie, qui ont fait 1’objet d’une
impressionnante activité éditoriale dans des revues de renom.

Son projet vise a étudier 1I’émergence d’un discours sur I’hérésie durant les premiers siécles de
I’islam, a travers I’analyse de la formation du lexique technique de la polémique musulmane. I1
consiste en une étude lexicographique, généalogique et discursive des concepts fondamentaux
employés par les théologiens musulmans pour qualifier diverses formes de déviance doctrinale
a Pintérieur comme a I’extérieur de 1’islam : bid ‘a («innovation blamabley), kufr (« incroyance
»), hawa (« inclination arbitraire »), ilhad (« déviance »), ghuluww (« exagération »), zandaqa,
etc. Le projet examine la production de discours normatifs sur la vérité et 1’erreur, 1I’orthodoxie
et ’hérésie, la tradition et I’innovation, 1’identité et la différence, qui participent a la définition
des fronticres internes et externes de I’islam. Une telle étude permet ainsi de mener une
comparaison critique avec les traditions polémiques des autres monothéismes.

Elodie HIBON (PROLAC) a soutenu sa thése de doctorat en histoire médiévale a I’EPHE,
intitulée Les Zankides de Mossoul : genése et évolutions d’une principauté militaire turque
(1127-1233). Diplomée de I’ENS Ulm, détentrice d’un master Islamologie et mondes
musulmans de I’EPHE, puis agrégée d’histoire en 2014, elle est la correspondante scientifique
de I'IRHT pour la section arabe depuis 2025. Elle a exercé de nombreuses taches

40


https://archimede.unistra.fr/resultats-de-la-recherche/?tx_indexedsearch%5Bsword%5D=v%C3%A9cus+islams&tx_indexedsearch%5Bsubmit_button%5D=OK&tx_indexedsearch%5B_sections%5D=0&tx_indexedsearch%5Bpointer%5D=0&tx_indexedsearch%5Bext%5D=0&tx_indexedsearch%5Blang%5D=0
https://archimede.unistra.fr/activites-de-recherche/programmes-de-recherche/equipes/equipe-i-territoires-et-empires-dorient-teo/la-syrie-omeyyade-un-contexte-pour-le-coran/
https://archimede.unistra.fr/activites-de-recherche/programmes-de-recherche/equipes/equipe-i-territoires-et-empires-dorient-teo/la-syrie-omeyyade-un-contexte-pour-le-coran/

d’enseignement, comme vacataire (Paris ), ATER (EPHE) ou allocataire monitrice (EPHE),
comme enseignante d’histoire TZR en collége et lycée dans I’académie de Versailles.

Son projet de recherche porte sur I’étude des mobilités savantes au Proche-Orient. Le Kitab
‘uyin al-ahbar fi lI-adab de Muhammad al-Ansart al-Mawsilt (m. 600/1203), qu’elle envisage
de traduire et éditer, se révele étre une source précieuse pour appréhender le monde des hommes
de religion mossouliotes, et plus largement du Proche-Orient aux époques zankide et ayyoubide.
L’auteur, un juge originaire de Mossoul, se raconte a travers son itinéraire savant : voyages au
coté de son pere, avant d’aller écouter les maitres de Bagdad, puis de I’« Est » jusqu’a Hamadan.
Il a ensuite mené une carriere de juge en Haute-Mésopotamie et en Syrie au temps de Nur al-
din, avant de terminer sa vie dans I’Egypte ayyoubide. Il est en cela trés représentatif des
mobilités savantes et professionnelles des oulémas de son temps au Proche-Orient. Ce projet
s’inscrit donc dans le champ de I’« ulamalogie » (R. Mottahedeh), et participe au
renouvellement de la problématique des mobilités savantes, notamment en étudiant leur
représentation dans 1’écriture d’inspiration autobiographique.

Kader SMAIL (IREMAM) a soutenu sa thése de doctorat a ’universit¢ du Maryland, au
College Park, sous I’intitulé Constructing Mecca s Sanctity: Scholars, Caliphs, and the Making
of a Sacred Center. Titulaire d’un double master en LLCER arabe de la Sorbonne et en
islamologie de ’EPHE, il a recu de nombreuses bourses et fellowship de 1’université de
Maryland. En parallele, dans le cadre de son doctorat, il a enseigné de nombreux cours
d’histoire ancienne, sur le monde médiéval, sur la civilisation islamique, sur les mouvements
religieux.

Son projet porte sur la traduction annotée et commentée du Fada ‘il Makka wa-I-Sakan fihd (Les
mérites de La Mecque et de la résidence en son sein), attribué a al-Hasan al-BasrT (m. 109/728).
Dé¢ja édité en arabe mais jamais traduit, ce texte ancien célebre les mérites de La Mecque et la
valeur spirituelle de ceux qui y résident. Il constitue un témoignage majeur pour comprendre la
construction précoce de la sacralité¢ de la Ville sainte et les formes de piété qui s’y rattachent.
La traduction proposée, enrichie de notes explicatives, d’un commentaire scientifique et d’une
introduction substantielle, offrira au lectorat francophone un outil de référence durable pour
I’étude historique et religieuse de 1’islam.

Bourses de fin de thése

Anna-Sophie LANGE (Sorbonne Université) : « La notion de possibilité chez Avicenne et
Jean Duns Scot »

Apres une licence de philosophie et philologie médiolatine a 1’université Freie de Berlin, elle
accomplit un sé¢jour en Erasmus a la Sorbonne, avant de réaliser un master en philosophie a
I’université Ludwig-Maximilians de Munich, puis s’inscrit en doctorat en philosophie a la
Sorbonne. Durant son parcours universitaire, elle a accumulé les positions d’assistante
(rédactionnelle, étudiante, de conférence) et de contrats d’études.

41



Danielle ZWARTHOED (EHESS) : « Une histoire sociale de la fin
de empire timouride au prisme de I’écriture épistolaire (Asie
centrale, deuxiéme moiti¢ du IXe/XVe siécle) »

Aprées un parcours en philosophie de I’économie, Danielle Zwarthoed
s’est réorientée vers l'histoire et a obtenu un Master 1 en histoire
contemporaine (Nanterre, 2019), l'agrégation externe d'histoire
(2020) et un Master 2 en études iraniennes (Paris 3, 2021) avec un
mémoire portant sur les migrations a la fin de la période timouride. Elle commence une these
en Histoire et Civilisations a I’EHESS sous la direction d’Alexandre Papas en 2021.
Sa thése de doctorat entend étudier ce que révelent les pratiques d’écriture épistolaire des

relations sociales a la fin de la période timouride (deuxiéme moitié du XV°¢ s. de I’ére commune)
en Asie centrale et dans le Khorasan a partir d’un corpus de manuels et de collections de lettres.

Contrats doctoraux

Camille BOUGAULT-MATHIAS (Paris 1 — Panthéon) :«Le
patrimoine culturel : illustration des enjeux politico-religieux et
des évolutions du wahhabisme en Arabie saoudite »

Titulaire d’un Master 2 Politiques publiques a Sciences Po Paris, d’un
Master 2 a ’ENS de Lyon d’Etudes Moyen-orientales, ainsi que d’une
Licence Sciences Po Paris (Humanités politiques), elle a également
bénéficié d’un échange a I’université Saint-Joseph de Beyrouth '
(apprentissage intensif de I’arabe). Elle est associée au programme de g
recherche sur al-’Ula de la Villa Hégra (Arabie saoudite). S’appuyant sur la méthodologie
historique et les outils de la science politique, sa recherche doctorale cherche a documenter et
analyser 1’évolution des politiques du patrimoine culturel en Arabie saoudite depuis 1932

jusqu’a nos jours. Dans la continuité des Heritage Studies, elle s’attache a évaluer le role du
patrimoine dans la construction d’une identité nationale saoudienne. Elle ambitionne ainsi de
comprendre pour quelles raisons et de quelles maniéres certains types de patrimoine ont été et
sont valorisés, instrumentalisés ou délaissés, en se basant sur un corpus d’études de cas.
Considérant aussi le patrimoine comme une construction répondant a des enjeux
contemporains, cette étude s’efforce également d’analyser le paradigme patrimonial qui émerge
depuis 2017 et son impact sur le récit national saoudien.

Yasmine KHALIL (EPHE) : « Ibn Zunbul, historien égyptien a la charniére des périodes
mamlouke et ottomane: étude historiographique et linguistique »

Elle est doctorante & I’Ecole Pratique des Hautes Etudes, spécialisée en philologie arabe et en
histoire des textes. J’explore les dynamiques linguistiques et historiographiques de I’Egypte

42



médiévale et ottomane. Elle a mené ses études supérieures en interprétariat a 1’Université du
Caire avant de rejoindre de le département d’études arabes de I’ENS Lyon, dont elle est titulaire
d’un Master 2 (2023-2025)

43



\ J
\ ‘ \
a% >
e‘ > i F e' b
lﬂ“ » ““i“

;
V7 ’gﬁ,

[) "“,Qd.!. ‘

; wﬂ*} ot Class:cal Arab Thought in
: .’. . .I Recent International Research
; " Dar al-Athar al-lslamiyah, Yarmouk, Kuwait City
\' 26, 27 & 28 May 2025 at 9:00 AM

w1 I, ||'|

Der At e o | The ot Sateh Colection

uu(mih mmmmm



Classical Arab Thought in Recent International Research
Dar al-Athar al-Islamiyah, Yarmouk, Kuwait City
May 2025, 26, 27 & 28

The study of classical Arabic thought has been particularly rich and
dynamic in recent years. Although each of the fields addressed (philosophy,
science, literature, theology, efc.) has undergone global changes since the
beginning of the twentieth century, the sheer number and diversity of these studies
is a phenomenon in itself, and its full dimension and scope must be considered.

This international conference, organized by the French Research Center of the
Arabian Peninsula (CEFREPA) and the French Institute for Islamic Studies (IFI), in
partnership with the National Council for Culture, Arts and Letters (NCCAL) and
Dér al-Athar al-Islkamiyah (DAI), aims to shed light on these transformations in the
study of ancient Arab thought. This includes not only critical editions, which have
benefited from new discoveries of texts and the study of manuscripts, but also
encyclopedic projects and work on library collections.

These dimensions by no means exhaust the content on which many researchers
and specialists are working, and we should add, for example, publications dealing
with the great classics of Arabic philosophy. Of course, it would be difficult to
bring together all those involved in the study of Arab thought, but the speakers
at the conference will undoubtedly help to present a complete picture to the
audience. As the conference program indicates, the invitation is extended not
only tfo renowned scholars, but also fo many young people who are working
on the heritage of Arab thought and its texts, and who are charting the future
development of these works in many fields.



PROGRAM

Day 1, May 26 2025: Dar al-Athar al-Islamiyah, Yarmouk

Opening:

9:00 Speech by Mrs Aisha AI-Mahmoud, General Secretary assistant of the cultural
department at NCCAL.

9:05 Speech by HE Mr. Olivier GAUVIN, French Ambassador to Kuwait

9:10 Speech by Dr. Pierre CAYE, Director of the Institut Francais d’lslamologie (IFl)
9:15 Speech by Dr. Makram ABBES, Director of the French Research Center of the
Arabian Peninsula (CEFREPA)

9:20 Speech by Dr. Reem al-Rudayni, Associate Proffessor of Islamic History,
University of Kuwait. President of the conference

Session 1: The Libraries and the preservation of the written heritage, Chairman: Dr.
P. CAYE

9:30 - 10:00 Salim DACCACHE (Rector of Saint Joseph University, Lebanon): “On
the occasion of its 150th anniversary, the pioneering role of the Oriental Library in
classical Arabic studies”

10:00-10:30 Jawdath JABBOUR (Researcher atthe CNRS, France): “The philosophical
manuscripfs in Arabic atf the Escorial Library”

10:30 -11:00 Teymour MOREL (Senior Research Associate at the University of
Geneva, Switzerland): “The New Version of the ABJAD Database for the description
of Arabic Manuscripts: An Overview”

11:00 - 11:30 Discussion & Break

Session 2: The study of ancient Arabic manuscripts, Chairman: Dr.Reem al-Rudayni

11:30-12:00 Yahya Abdullah Mohammad AL-KANDARI (Researcher at the Arabian
Horse Center, Kuwait): “The Other in Islamic Military Heritage”

12:00 - 12:30 Silvia DI VINCENZO (Associate Professor at Ca’ Foscari University of
Venice, ltaly): “Arabic Philosophy on the Margins: New Perspectives through the
Study of Arabic Philosophical Manuscripts and Their Marginal Annotations”

12:30 - 13:00 Maroun AOUAD (Director of Research at CNRS, France): “The
Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii in the typology of Arabic
exegeses of Aristotle’s Rhetoric”

13:00 - 13:30 Discussion & Break

Session 3: Scientific discoveries: significance & perspectives, Chairman:
Dr. J. JABBOUR

13:30 - 14:00 Cineyt KAYA (Professor at Istanbul University, Turkey):
“Overshadowed, Yet Influential: New Findings on al-“Amir’s Legacy”

14:00 - 14:30 Imane-Hélene CHAMES-EDDINE (Researcher at Sorbonne University,
France) "“The Risdlat al-Tuffaha (Liber de Pomo): history of an Arabic exhortation
to philosophy”

14:30 - 15:30 Discussion & Lunch



Day 2 ; May 27 2025: Dar al-Athar al-Islamiyah, Yarmouk

Session 4 Renewing approaches, exploring new interpretations (Avicennian
Tradition), Moderator: Dr. F. BOUHAFA

9:00 - 9:30 Ulrich RUDOLPH (Professor emeritus at the University of Zurich,
Switzerland): “Avicenna’s Theory of Intellect in Other Contexts: case studies from
sufism and jurisprudence”

9:30 - 10:00 Ayman SHIHADEH (Professor at SOAS, University of London, United
Kingdom): “The Philosophical Project of Fakhr al-Din al-Raz"

10:00 - 10:30 Ibrahim BOURCHECHENE (Professor at Mohammed Bin Zayed
University for Humanities, Director of the Center for Philosophical Studies, AUE), “Ibn
Tufail and al-Junayd: From philological problems to philosophical questions”
10:30 - 11:00 Discussion & Break

Session 5 Renewing approaches, exploring new interpretations (Averroes’
Tradition), Moderator: Dr. M. ABBES

11:00 - 11:30 Mohamed MESBAHI (Professor at the Faculty of Arts at the Mohammed
V-Agdal University, Rabat, Morocco): “Rethinking the Meanings of Oneness
and Unity in the Light of Averroes’ discovery and edition of fragments of the
Metaphysics”

11:30 - 12:00 Feriel BOUHAFA (Professor at the Julius-Maximilians-UniversitGt
Wiirzburg, Germany): “lbn Rushd on the question of Providence™

12:00 - 12:30 Maryam AL SAYYED (Associate researcher at Ifpo in Amman, Jordan):
“"Averroes on Rheforic and Poetics: How Logic Shapes Public Morality”

12:30 - 13:00 Discussion & Break

Session 6: Contemporary interpretations of Arab thought legacy I, Chairman: Dr.
J. DUMAS

13:00 - 13:30 Nader EL-BBIZRI (Senior Research Fellow at the Warburg Institute
in London, United Kingdom): “Contemporary research on the epistemic and
intercultural significance of Ibn al-Haytham's Optics in studying the history of
science and the architectural arts”

13:30 - 14:00 Said Aly EBEAD ALY (Associate Professor at Mohamed Bin Zayed
University for Humanities, UAE): “Tolerance and pluralism from Classical fo
Contemporary Arab Thought”

14:00 - 14:30 Josep PUIG MONTADA (Professor at the University Complutense of
Madrid, Spain): “Hassan Hanafi and his interpretation of classical Arabic thought”
14:30 - 15:00 Discussion & Lunch



Day 3 ; May 28 2025: Dar al-Athar al-Islamiyah, Yarmouk

Session 7: Contemporary interpretations of Arab thought legacy Politics, Chairman:
Dr. U. RUDOLPH

9:00 - 9:30 Radwan Nayef EL SAYED (Dean of the Graduate Studies and Scientific
Research College, Mohamed Bin Zayed University for Humanities, UAE): “Are there
schools of ancient Islamic Political thought2”

9:30 - 10:00 Abdulaziz ALOTAIBI (University of Pennsylvania, USA): “Typologies of
Cities in Late Practical Wisdom”

10:00 - 10:30 Makram ABBES (Professor at ENS de Lyon, France & Director of
CEFREPA, Kuwait): “Aristotle’s Lefters to Alexander and the Formation of the
Classical Political Arab Thought”

10:30 - 11:00 Discussion & Break

11:00- 12:00 Conclusions & Recommendations



PARTICIPANTS BIOGRAPHIES & ABSTRACTS

Makram ABBES

Title: “Aristotle’s Letters to Alexander and the Crystallization of Ancient Arab
Political Thought.”

Abstract: Aristofle’s Letters to Alexander were translated in the Umayyad period
by Salim AbU al-’Al&’, according to the Fihrist. These letters represent the most
important early sources that inspired political thought among Arabs and Muslims
in the Medieval period. Along with Kalila and Dimna and the Testament of
Ardashir, which were also translated info Arabic around that time, they formed
the foundation of a fradition of writing and thinking about governance that
would soon become known as “adab sultaniyya”, or “*adab al-multk”. This talk will
highlight the issues raised by the available manuscripts of these letters, especially
their close yet distant relationship with the Secret of Secrets, which is also attributed
to Aristotle.

Biography: Dr. Makram ABBES, a professor at the Ecole Normale Supérieure in Lyon,
France, is currently the director of the French Research Center of the Arabian
Peninsula (CEFREPA). He specializes in political thought in Islam, particularly
"Mirrors for princes” literature and writings by philosophers such as Averroes and
al-Farabi on the perfect city. He also studies issues of war and peace, as well as the
relationship between religion and politics in Arab-Islamic civilization. Dr. ABBES’s
publications include Islam et politique & I'Gge classique, Paris, Presses Universitaires
de France, 2009 and al-Méawardi, De I’Ethique du Prince et du gouvernement de
I'Etat, translated from Arabic and preceded by an Essay on the Arts of Governing
in Islam, Paris, Les Belles Lettres, 2015. He recently edited with Marie-Céline Isaia,
Liberté de parole, Turnhout, Brepols, 2023.

Yahya Abdullah Mohammad AL-KANDARI

Title: “The Other in Islamic Military Heritage”

Abstract: Arab and Islamic sources are full of quotations and references to the
Byzantine, Greek and Persian heritage, and Arab and Muslim authors mentioned
a number of books and sources that they franslated and benefited fromin the field
of military studies, such as the book (The Order of Wars) by the Greek King Leon
of Sparta, and Aristofle’s On Animal, which was translated by lbn al-Batrig and
had a great influence on Arab natural science books. We also find Arab authors
of falconry books (bayzara) quoting Byzantine sources and pseudo-Aristotle’s
writings. All these translations and quotations show Arab scholars’ relations with
other nations and their dedication for examination, investigation, scrutiny, study,
and monitoring.

Biography: A researcher specialized in the history of equestrianism and manuscript
warfare heritage, Yahya AL-KANDARI works as a researcher af the Arabian Horse
Center in Kuwait, in the field of studies and research. He's interested in the author’s
copies of the manuscripts of the war heritage in the Ayyubid era. He edited The
epistle of genealogy of horses of the jurist Abd al-Rahman Al-Mubarak and the
Mamluk knight Muhammad ibn Menkali, his biography and his scientific warfare
works.



Abdelaziz ALOTAIBI

Title: “Typologies of citfies in the late practical wisdom”

Abstract: This paper examines how late medieval Islamic philosophers, especially
after Fakhr al-Din al-R&Zi (d. 1210), engaged with ideas akin to modern democracy,
though without using the term itself. It shows their familiarity with Greek political
thought through Arabic ferms like “government of the community.” The study
focuses on the Akhlag tradition, which identifies two forms of democracy: one
rooted in divine law and another, the "“Free City,” marked by equality.

The paper disputes claims of infellectual decline in late Islamic thought, showing
confinued engagement with intellectual activities. It calls for further study of
neglected texts to enrich our understanding of Islamic political theory. Ultimately, it
reveals a complex, evolving discourse on democracy in Islamic philosophy.
Biography: Abdelaziz ALOTAIBIis a doctoral researcherin the Department of Political
Science at the University of Pennsylvania. His research focuses on Islamic political
thought, ancient Greek philosophy, and comparative politics in the Middle East. He
received his Master of Philosophy degree from the University of Cambridge, where
he studied the birth of Islamic political thought. He holds a bachelor’'s degree in
political science from California State University-San Diego, where he graduated
with high honors, along with studies in classical Greek and Latin literature

Maryam AL SAYYED

Title: “Averroes on Rhetoric and Poetics: How Logic Shapes Public Morality”
Abstract: This paper examines Averroes’ treatment of Rhetoric and Poetics as logical
disciplines that confribute to the formation of public morality. By analyzing his
Middle Commentary on Aristotle’s Rhetoric and Middle Commentary on Aristofle’s
Poetics, it highlights how Averroes integrates rhetorical and poetical techniques
info a broader framework of ethical and political philosophy. The paper argues
that, for Averroes, these particular logical arts are not merely rational disciplines but
also practical instruments aimed at cultivating virfue and guiding collective morall
behavior within society.

Biography: Maryam A. Al-Sayyed is a Jordanian scholar specializing in philosophy,
Islamic studies, and the history of ideas. She holds a PhD from Ecole Pratique des
Hautes Etudes in Paris and two M.A. degrees from the University of Jordan. Her
academic work explores intersections of religion, ethics, and political philosophy,
with a particular focus on Averroes and John Rawls. She has contributed
fointernational conferences, published in reputable journals, and she currently
serves as an associate researcher at the Institut Francais du Proche-Orient (Ifpo),
Amman.



Said Aly EBEAD ALY

Title: “Tolerance and pluralism from Classical to Contemporary Arab Thought”
Abstract: The renewal of ethical discourse is one of the main pillars for promofting
the values of tolerance and coexistence in contemporary societies, especially in
light of the intellectual and social challenges posed by globalization and cultural
pluralism.

The paper aims fo demonstrate the importance of renewing ethical discourse,
which includes returning fo the purposes of the Law, and also emphasizes the need
to confront extremist interpretations that hinder the achievement of tolerance by
deconstructing exclusionary discourses and establishing the values of moderation
and centrism. The presentation also examined the possibilities to achieve peaceful
coexistence and peace, through the project of many contemporary thinkers.
Biography: Said Aly EBEAD ALY is Associate Professor of Philosophy at Mohamed
Bin Zayed University for Humanities - United Arab Emirates. He is a member of
the Egypftian Philosophical Society and a reviewer for several intellectual and
philosophical journals (World of Thought Magazine - National Council for Culture,
Arts and Letters, Journal of Philosophical Studies, Mohamed Bin Zayed University
for Humanities, Journal of the Faculty of Arts - Sultan Qaboos University). He is
interested in contemporary moral thought and the philosophy of values, and has
published several books and studies on Berfrand Russell and George
Santayana. Among his most recent publications is a book entitled Readings in Our
Current Thought, Alexandria, 2020.

Maroun AOUAD

Title: “The Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii in the typology of
Arabic exegeses of Aristotle’s Rheforic”

Abstract: In the long Arabic tradifion of exegesis of Aristofle’s Rhetoric, an
important text preserved only in a Lafin translation is particularly little known:
the Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii. Maroun Aouad and
Frédérique Woerther are in the process of republishing this text and, for the first
fime, translating it info modern language, with an introduction and index. In his
talk, Maroun Aouad will establish a typology of Arabic exegeses of the Rheforic
and show that the form taken by al-Farabi’'s commentary is unique.

Biography: Maroun Aouad is Director of Research at CNRS (France), and
International Affairs Advisor at IFl. He leads several major projects on Arabic
language philosophical manuscripts and has discovered important unknown
fexts, such as Averroes’ Middle Commentary on Aristofle’s Metaphysics. He
has been a visiting scholar at many foreign institfutions, including the Insfitute
for Advanced Study (Princeton), the Library of Congress (Washington) and the
University of Geneva. He has won several awards, including the Kuwait Foundation
for the Advancement of Sciences. Author of numerous articles and books, his
works include: Averroes’ Middle Commentary on Aristofle’s Metaphysics. Critical
Edition of the Arabic Version, French Translation and English Introduction, with
the collaboration of Silvia Di Vincenzo and Hamidé Fadlallah; Commentaire
moyen a la ** Rhétorique™ d'Aristote. Critical edition of the Arabic text and French
translation, 3 vols; Le Livre de la Rhétorique by the philosopher and physician lbon
TumlUs, critical edition of the Arabic text and French franslation.



Feriel BOUHAFA

Title: “lbn Rushd on the question of Providence”

Abstract: Inthis presentation, based on hernew booklbn Rushd’s Moral Philosophy in
Islam, Feriel BOUHAFA focuses on the discussion of the nature of the relationship
between God and the universe in Arabic philosophy and specifically examine
Ibn Rushd's defense of the doctrine of providence and his criticism of argument
from contingency (Dalil al-Jawa@z). Under this prism, she proposes that lbn Rushd’s
criticism does not merely expose a tension between Kaldm and philosophy but
rather stems from lbn Rushd's major concern about the moral foundation of the
universe based on divine care. To this end, Ibn Rushd consolidates the need for
the study of the universe as the most noble form of worship of God which also
tallies with the natural inclination of all people to gratify the perfect benefactor as
revealed in the scripture. In so doing, the presentatfion proposes a new perspective
on Ibn Rushd’s philosophy, which foregrounds his moral project for Islam.
Biography: Feriel Bouhafa is a scholar of Arabic/Islamic philosophy with a focus on
moral philosophy in medieval thought. After receiving her Ph.D. from Georgetown
University in 2016, she took fellowships at Harvard Centre of Middle Eastern Studies
inthe US, the Orient Institute in Beirut in Lebanon, and the Albert-Ludwigs-Universitat
Freiburg in Germany. Later, she joined the Faculty of Divinity at the University of
Cambridge where she served as a lecturer (2017-2020) and then held the position
of senior research associate (2020-2021). Since October 2021, She has been
appointed as the junior professor for Islamic and Arabic studies (tenure-track) af
the Julius-Maximilians-Universitat Wuorzburg.

Brahim BOURCHACHENE

Title: “lbn Tufayl and al-Junayd: From philological problems to philosophical
questions”

Abstract: The presentation deals with the question of Abu Bakr Ibn Tufayl's
relationship with Abu al-Qasim al-Junayd, a question of a special kind, which
could be called a philological question; by this question we mean the tension
between the manuscripts of the story of Hayy ibn Yagzaan, where in some of them
we find the mention of al-Junayd’s name, while in others al-Junayd’s name is not
mentioned.

The hypothesis we defend is that lon Tufayl’'s experience is a complement to al-
Junayd’s experience and an opening to new horizons; an experience declared
by the Andalusian but concealed by al-Junayd. Ibn Tufayl reached it through
the theoretical path, and al-Junayd reached it through the non-theoretical
philosophical path, because he was a mystic and Ibn Tufayl was an Eastern
philosopher. However, the two experiences have a common purpose and are
fenced by almost identical boundaries.

Biography: Ibrahim BOURCHACHENE is Professor of Higher Education at Mohamed
Bin Zayed University for Humanities, Director of the Center for Philosophical Studies,
and holds a PhD from Mohammed V University in Rabat. Among his publications:
With Ibn Tufayl in his Philosophical Experience, Jurisprudence and Philosophy in Ibn
Rushd’ Discourse, Problems in Islamic Philosophy and Other Questions.



Imane-Héléne CHAMES-EDDINE

Title: “The Risalat al-Tuffaha (Liber de Pomo): History of an Arabic exhortation to
philosophy”

Abstract: The Risdlat al-Tuffé@ha is a dialogue that imitates Plato’s Phaedo by
featuring Aristotle on his deathbed, conversing with his disciples while holding an
apple. He shows them that deathis not to be feared and that philosophy (al-falsafa)
is the only way that leads to perfection. We hypothesize that this text preserves the
frace of an ancient meaning of falsafa in Arabic, prior to the appearance of the
first philosophical works written in Arabic.

Biography: In March 2025, Imane-Héléne Chames-Eddine defended a thesis
in Arabic studies at Sorbonne University devoted to the Risdlat al-Tuffé@ha and
including a critical edition of the fext. She collaborates in the research of the
PhASIF program on manuscripts of Arabic philosophy.

Salim DACCACHE

Title: “On the occasion of its 150th anniversary, the pioneering role of the Oriental
Library in classical Arabic studies”

Abstract: Founded in 1843 by al-Ghaziri for an initial collection dominated
by history and archaeology, then fransferred to Beirut at the same time as the
founding of Saint Joseph's University in 1875, the Oriental Library establish itself as
one of the major centers of scholarly Orientalism in the Near East. It is a benchmark
institution in the field of classical Arabic studies, thanks to the richness and diversity
of its collections, which include over 3,800 manuscripts in Arabic, Syriac, Ottoman,
Armenian and Persian, as well as an exceptional collection of periodicals, early
prinfed works and rare documents. Through their scientific work, many scholars
consolidated the role of the Oriental Library in the conservation, publication and
dissemination of Arab and Oriental textual heritage, making it a privileged place
for the fransmission of knowledge and dialogue between Eastern and Western
intellectual traditions. Will this library continue to serve classical Arabic studies in
the digital age?

Biography: Salim Daccache holds a doctorate in Lettres-Philosophie on the
Muslim kalam in the 10th century from the Université Panthéon-Sorbonne | and a
doctorate in Sciences de I'Education on educational pluralism in Lebanon from
the Université de Strasbourg.

He has been Rector of the Université Saint-Joseph de Beyrouth since 2012, after
having been Dean of the Faculty of Religious Sciences since September 2009 and
Director of the Institut des Lettres orientales since September 2010. He is editor-
in-chief of the centenary Arabic cultural magazine al-Machrig and the author
of several books and publications, including Le probléme de la création dans le
Kalédm d'Abu Mansur al Maturidi and Pluralisme, citoyenneté et vivre ensemble
au Liban.



Silvia DI VINCENZO

Title: “Arabic Philosophy on the Margins: New Perspectives through the Study of
Arabic Philosophical Manuscripts and Their Marginal Annotations”

Abstract: Confrary to the popular belief that philosophy in Arabic declined around
the 12th century, the study of classic texts has actually thrived in forms that are
largely unexplored. Arabic philosophical manuscripts present a wealth of textual
and visual annotations by students, teachers, and individual scholars who have kept
selecting, manually copying, teaching, and studying philosophical texts unfil the
19" century. Well after the printing revolution, the margins of manuscripts served
across the Arabo-Islamic world as material platforms for this choral philosophical
enterprise. The ERC Starting Grant Project, “The Uncharted Margins of Philosophy”
(UnMaP), seeks to bring those confributions from the margins of manuscripts into
the forefront of philosophical discourse. This presentation will showcase some
case studies from the manuscripts of Avicenna's (lbn Sind, d. 427H/ 1037 CE)
most comprehensive philosophical work, The Book of Healing (Kitadb al-Shifé’),
particularly from the section on logic. These examples will offer valuable insights
into the scholarly debates and school discussions that shaped the interpretation
of this key text.

Biography: Silvia Di Vincenzo obtained a double PhD in Philosophy from the Scuola
Normale Superiore of Pisa and in Arabic Studies from the Ecole Pratique des Hautes
Etudes in Paris in 2018. Her research focuses on the reinterpretation of Aristotelian
logic within the Arabic fradition, as well as its reception in Medieval Europe, with
a particular emphasis on the discipline’s marginal areas and its intersections with
other sciences. Her methodology combines the conceptual analysis of texts with
the study of their material transmission through ancient and medieval manuscripts.
As of March 1, 2025, she is an Associate Professor of History of Medieval Philosophy
at Ca’ Foscari University of Venice and Principal Investigator of the ERC Starting
Grant 2024 project, “The Uncharted Margins of Philosophy: An Al-Enhanced
Material History of Arabic Logic Across Time (12th-19th c.) and Frontiers (from Spain
to India)” (UnMaP).

Nader EL-BIZRI

Title: *Contemporary research on the epistemic and intercultural significance of
Ion al-Haytham's Optics in studying the history of science and the architectural
arts”

Abstract: This talk explores the state of affairs of research on the epistemic and
intercultural significance of the Book of Optics (Kitdb al-Manaézir) of the Arab
polymath al-Hasan Ibn al-Haytham (Alhazen, d. ca. 1040 CE) in studying the
history of the exact sciences and the architectural arts. This line of inquiry focuses
on the scientific impact of his optical research in mathematizing physics and its
grounding on experimentation, while also taking into account its application
in the establishment of novel technical methods in the pictorial arts of visual
representation and architectural design. This confluence of the arts and sciences
was embodied in the adaptive assimilation and reception of lbn al-Haytham’s
perspectiva oeuvre in Europe from the High Middle Ages, through the Italian
Renaissance, and up until the early-modern epoch, with scholarly investigations of
his legacy that remain impactful in our contemporary period.



Radwan Nayef EL SAYED

Title: “Are there schools of ancient Islamic political thoughte”

Abstract: There are several major trends in political thought, including the writings
of the Mirrors for princes, the works of philosophers, the works of jurists, and the
owners of the Diwan on state institutions (Diwan-s of the Ministry, Khardj, Sadagat,
Post, Grievances, etc.). The presentation raises the question of calling each of
these currents a “school” and categorizes them according fo their premises and
intellectual methodologies.

Biography: Radwan EL SAYED is the Dean of Graduate Studies at the Mohamed
Bin Zayed University for Humanities in Abu Dhabi and has been Professor of Islamic
Studies in the Faculty of Arts, Department of Philosophy, Lebanese University, since
1978. He has served as Director of the Institute for Arab Development in Beirut
(1982-1985), Editor-in-Chief of the monthly journal Arab Thought (1979-1985),
Director of the Institute for Islamic Studies (1985-1988, 1994-2000), and Co-Editor-in-
Chief of the quarterly journal Al-litihad (1988-2004). He has been a visiting professor
at a number of Western universities, including Salzburg, Austria (1994): Harvard,
Center for Middle Eastern Studies (1993, 1997), Chicago (1994, 1995, 1996, 1997).
Harvard Law School (2002), and Marburg, Germany (2003).

Since the late 1970s, his studies have focused on Arab cultural history, ancient and
modern Islamic jurisprudence, and ancient and modern Islamic political thought.
He is the author of several books, the most important of which are: The Nation,
Community, and Authority (1984), The German Orientalists (2007), and The Arab
Heritage in the Present (2014). He edited many manuscripts of Mirrors for princes
like: The Lion and the Diver (1997, 2012) and The Laws of the Ministry and the Politics
of the King by al-M&wardi (1979, 1993).

Jawdath JABBOUR

Title: “The philosophical manuscripts in Arabic at the Escorial Library”

Abstract: The library of the Escorial in Spain is one of the most important collections
of Arabic philosophical manuscripts in the world. It is also the heir to an eventful
history, from the European Renaissance in the 16th century, to the capture of the
Saadian library in the 17th century, to its fire in the 18th century, which saw a large
number of precious manuscripts go up in smoke. The library’s history has made it
a special archeological field, as the study of its holdings enables us to trace the
interests of the various players in its history. Following on from an article published
in 2021, and in the run-up fo the catalog of philosophical manuscripts in this library
that | am preparing, my paper will seek to show, through the richness of this library,
the way in which it provides us with information on interests in philosophy in 16th-
century Spanish Morocco.

Biography: Jawdath Jabbour is a researcher at the CNRS (TDMAM, UMR 7297),
and specializes in medieval Arab philosophy. His research focuses mainly on the
philosopher al Farabi (872-950), the relationship between philosophy and medicine
in the Middle Ages, and philosophical reactions to the reception of Galen in
the Arab-lslamic world. He also works on codicology and the history of Arab
philosophical manuscripts. He is the coordinator of the project “Between faith and
reason: Philosophy, theology and mysticism in the Muslim West” (Research grant
for Islamology of Excellence from the Institut Francais d’Islamologie).



Cineyt KAYA

Title: “Overshadowed, Yet Influential: New Findings on al-‘Amir’s Legacy”
Abstract: In the modern historiography of Islamic philosophy, AbG I-Hasan al-
‘Amir’ (d. 381/992) is positioned as a representative of the school of al-Kindf (d. ca.
252/866). Classical bio-bibliographical sources on al-Amir’s life are silent, and the
circulation of his works has remained very limited, with only unique copy of most of
his works surviving to the present day. The aim of this paper is to show that al-‘Amiri,
although an overshadowed figure, was nevertheless influential, by examining a
relatively late example, namely his influence on Mulld Kadrd (d. 1050/1641).
Biography: M. CUneyt Kaya is Professor of Islamic Philosophy at Istanbul University.
His research focus on Ibn Sind, his contemporaries including al-Amiri’ Ibn Hind0,
and lbn Sind’s effects on later intellectuals, parficularly on al-Ghazdli. He is the
author of Being and Confingency: The History of Contingency from Aristotle to Ibn
Sin& (2011, in Turkish), and The One and the Many: God and World in the Philosophy
of al-“Amir’” (2017, in Turkish). He is the co-editor of the Philosophy of Religion in
Islam: A Reader of Classical Sources (2025).

Mohamed MESBAHI

Title: “Rethinking the Meanings of Oneness and Unity in the Light of lbn Rushd'’s
Discovery”

Abstract: Averroes distinguished between the categorial and the separated
worlds, between the natural and the metaphysical worlds, but unlike Avicenna,
who argued that existence and unity are incidental to the self, Averroes proved
that existence and unity are subjective attributes of the objects of the natural world.
In other words, did the chapters of the Commentary of Metaphysics devoted to
address the question of the substance retain the subjective relation of existence
and unity to existents, or did they abandon it in favor of a contingent relation? In
other words, did the discourse on substance maintain the unity of existence and
the self only for metaphysical beings, where the "what is” is the same as the "what
is”, while proving the otherness and confingency of existence and self?¢ Did the
distinction between a “composite substance” of matter and image and a “simple
substance” (of image only) resolve the issue of subjectivity and intersubjectivity
between what a thing is and what it is, between a thing’s existence and its reality2
We will examine these questions by comparing the chapters devoted o substance
in the Summary, short and long Commentaries of the Metaphysics.

Biography: Mohamed Mesbahiis a professor of higher educationin the Department
of Philosophy of the Faculty of Arts of the Mohammed V-Agdal University, in
Rabat. He previously taught at the Sidi Mohamed Ben Abdallah University of Fez
(1977-1982) and has been a visiting professor in Arab and European countries. He
published several books and articles on Arabic philosophy, especially on Averroes.
Amon his latest publications: The Philosophy of the Imagination in Arab-Islamic
Thought, (Beirut, 2025), On Truth and Justice in Averroes and Amartya Sen, (Italy,
2024) and For the Renewal of the Islamic Enlightenment, (Rabat, 2024).



Josep PUIG MONTADA

Title: *Hassan Hanafi reading of classical Arabic philosophy (1935-2021)"

Abstract: In the final section of his posthumous work From Transmission to Creation,
Hassan Hanafi expresses his dissatisfaction with those who have sought influences
from European philosophy in his work, mentioning phenomenology in particular.
He deplores the fact that Western thought is always placed at the center, while
Arab thought is relegated to the extremes, and reminds us that there was a time
when the East was the center and the West the periphery.

The main text to be considered here must be the third volume of his From
Transmission to Creation series in which classical Arabic philosophy is integrated,
and we will show Hasan Hanafi's treatment of it. However, the results may not
meet the expectations placed on his interpretation of Arabic philosophy in this
reconstruction project.

Biography: Josep Puig Montada has been a professor at the Universities of
Barcelona and Madrid, as well as a researcher and visiting professor at universities
in the Arab world, the USA and Europe. His research in medieval philosophy has
focused on Averroes, Avempace, Maimonides and other thinkers. In contemporary
Arab philosophy, he has worked mainly on Hassan Hanafi.

Teymour MOREL

Title: “The New Version of the ABJAD Database for the Description of Arabic
Manuscripts: An Overview”

Abstract: Developed by the PhiC and PhASIF research programs, the ABJAD online
database is a tool in the field of digital humanities in Arabic manuscript studies.
It offers a comprehensive and systematic approach to describing manuscripts
through their history, textual content, and codicological aspects. It also allows
users to explore the validated data via an advanced, open-data multi-criteria
search system. These features are particularly useful for tasks like reconstructing
text corpora, analyzing their fransmission, discovering unknown copies of specific
works, cataloging manuscript collections, and more. ABJAD has been undergoing
a major revamp for several years now, and this presentation will introduce its latest
version, which is nearing completion.

Biography: Teymour Morel (Ph.D. 2018, University of Geneva & EPHE, Paris) is a
Swiss National Science Foundation “Ambizione” candidate and a Senior Research
Associate at the University of Geneva. He has been a collaborator of the PhiC and
the PhASIF programs since their beginnings. Since 2021, he has been overseeing
the revamp of the ABJAD online database. His areas of expertise include the
critical edition of Arabic texts extant in numerous copies and the circulation of the
philosophical corpus of Averroes, As‘ad al-Yanyawi, and al-Talawi.



Ulrich RUDOLPH

Title: “Avicenna’s Theory of Intellect in Other Contexts: case studies from sufism
and jurisprudence”

Abstract: Avicenna's theory of the human intellect famously had a great impact
on later philosophers. What is less known, however, is the fact that it also influenced
authors outside philosophical circles who thought about human cognitive abilities
in other contexts. In my paper, | will present two examples, one from Sufism (Ab0
H&mid al-Ghazdali, d. 505/1111, commented by Murtad& al-Zabidi, d. 1205/1791)
and one from Islamic jurisprudence (Mullé Khusraw, d. 880/1480-1). Both confirm
that Avicenna'’s influence on Islamic culture was extraordinarily broad and lasted
for many centuries.

Biography: Ulrich Rudolph is Professor emeritus of Islamic Studies at the University of
Zurich. He has held positions at the Ecole Pratique des Hautes Etudes (Paris) and
the University of Gottingen and has been a visiting scholar in Aix-en-Provence,
Balamand, Berkeley, Jerusalem and TUbingen. His primary areas of interest are the
history of philosophy in the Islamic world and Islamic theology. He is the editor of
the book series Philosophy in the Islamic World published in German, English and
Arabic.

Ayman SHIHADEH

Title: “Fakhr al-Din al-R&z’s Philosophical Project”

Abstract: The aims of this paper are twofold. First and foremost, it will undertake a
synchronic-cum-diachronic examination of al-R&zi's philosophical project through
both his major philosophical works (especially, al-Mabd&hith al-mashrigiyya, Sharh
al-Isharat, the Mulakhkhas and Sharh ‘Uy0On al-hikma) and his theological works
with a focus on the dynamics between theology and philosophy in those works.
Second, it will set this project in the context of earlier and contemporary philosophy
and theology, particularly Avicenna, al-Ghazali, AbJ I-Barakét al-Baghddadi, Sharaf
al-Din al-Mas‘0di, Ibn Ghaylén al-Balkhi and philosophers whom we may describe
as fraditional Avicennists.

The paper will consider broader questions concerning al-Razi's motives for
philosophical enquiry and his method of investigation, including the manner
of his engagement with earlier and contemporary thought, most importantly
Avicennan philosophy. Aftention will also be given to his innovative later works,
which in certain respects straddle both disciplines, in particular the Muhassal and
his unfinished work of philosophical theology al-Matdlib al-‘aliya.

Biography: Ayman Shihadeh (DPhil Oxford) is Professor of the Intellectual History
of the Islamic World at SOAS University of London. He is the Head of the School
of History, Religions and Philosophies, Editor-in-Chief of the Bulletin of SOAS, Editor
at the Encyclopaedia of Islam, and History Panel member in the UK Research
Excellence Framework. He has published extensively on the history of philosophy
and religious thought and the broader intellectual history of the premodern Islamic
world.



Colloque Institut Francais d’Islamologie/Université de Strasbourg

8-9 Septembre 2025 : « Diversité(s) en islam »

Le comité scientiique du colloque est composé de 3 membres de la direction de
I'TFI (Juliette Dumas, Mohammad Ali Amir Moezzi, Maroun Aouad), 3 membres
du consell scientifique de I'TFI (Charlotte Courreye, Cyrille Aillet, Meryem Sebti)
et 3 membres de ['Unistra (Dilek Sarmis, Renaud Soler, Eric Vallet). Le conseil
scientifique a défini les deux axes principaux du colloque : axe 1 : construction de la
diversité religieuse mterne a lislam (orthodoxie/hétérodoxie/hétéropraxie) ; axe 2 :
diversité culturelle et impact sur la diversité religieuse

Premier jour (8 septembre 2025) : Axe 1 : Diversité religieuse interne :
Matin : 9h30-12h30

Président : Mohammad Ali Amir-Moezzi (IFI/EPHE)

Intervenants (chacun 45 minutes) :

Dariouche Kechavarzi (Bourse de fin de these IFI /EPHE. : « De la pluralité a
I'hérésie : les shi‘ites "exagérateurs" (ghula ) aux premiers siecles de I'islam ») (9h30-

10h1))

Ismail Warscheid (CNRS/Irht, « L’Islam saharien comme lieu de rencontre entre
les deux Afriques ») (10h15-11h)

Pause café : 11h-11h15

Zeynep Bursa (Lyon 2, MdC IFI, « Islam, Etat et modernité : la fabrique des études
1islamiques dans la Turquie républicaine ») (11h15-12h)

Wissam Halawi (Lausanne, : « Les Duodécimains : formation d’une communauté
théologico-juridique dans I'Irak abbasside (Xe-XIe siecle) ».) (12h-12h45)

12h4.5-14h30 : pause déjeuner

Apres-midi : 14h30-16h30 : table ronde : discutant : Eric Vallet (Strasbourg)



Intervenants (chacun entre 20 et 30 minutes) : Sophie
Tyser INALCO/CERMOM, soufisme et orthodoxie) ; Zeynep Oktay (CS de
I'IFI, Abdal-s, bektachisme) ; Amélie Neuve-Eglise (MdC INALCO, philosophie
et orthodoxie), Fares Gillon (MdC IFI, AMU, chiisme 1smaélien)

Deuxiéme jour (9 septembre 2025) : Axe 2 : Diversité culturelle :
Matin : 9h30-12h30

Président : Dilek Sarmuis (Strasbourg)

Intervenants :

Daniel De Smet (CS IFI, « La transmission du néoplatonisme et la construction de
la diversité religieuse en islam ».) (9h30-10h15)

Clément Salah (postdoc IFI : « De Médine a Kairouan : les évolutions du malikisme
en formation (VIIIe-Xe s.) (10h15-11h)

11h-11h15 : pause café

Rémy Madimier (ENS Lyon, «Indonésie: un «islam archipélagique » (zslam
nusantara) marqué par la synthése mystique javanaise »)(1 1h15-12h)

Alexandre Papas (CNRS/EPHE ; «Le soufisme en Asie centrale et dans
I’Himalaya ») (12h-12h45)

12h45-14h30 : pause déjeuner
Apres-midi : 14h30-16h30 : table ronde : discutant : Juhette Dumas (AMU/IFI)

Intervenants (chacun entre 20 et 30 minutes) : John Tolan (Nantes, « Regards
européens sur la diversité religieuse en terre d’islam : XVIe-XVIlle s. » ) ; Youssouf
Sangaré (INALCO, MdC poste IFI, « Du Coran aux langues vernaculaires de
I’Afrique subsaharienne » ) ; Mr Erdal Kaynar (Strasbourg, Occident et Ottomans) ;
Marie-Paule Hille (EHESS, islam chinois).

Avec des marges et des retards mévitables, nous terminerons au plus tard vers 17h-

17h30.



u Colloque international

H . - .
Institut francais d’islamologie (IFI)

Institut I
francais

dislamologie  Mohammed Ben Zayed University for
Humanities (MBZUH)

Croyances, sciences et raison
15-17 décembre 2025

Sorbonne Université

Grand salon de la Sorbonne

47 rue des écoles 75005 Paris
Amphithéatre Lonis Liard
17 rue de la Sorbonne

Sous la direction de Pierre Caye (IFI, CNRS), S.E. Dr. Khalifa Al Dhaheri
(MBZUH), Brahim Bourchachene (MBZUH) et Maroun Aouad (IFI, CNRS)

Animé par Maria Al-Hattali (MBZUH) et Cédric Baylocq (IF1)

Sur le site: https://institut-islamologie.fr/colloque-ifi-mbzuh-croyvances-sciences-et-raison-15-
17-decembre-2025-sorbonne-paris/

Inscriptions: https://institut-islamologie.fr/inscription-colloque-international-croyances-

sciences-et-raison




Le colloque Croyances, sciences et raison illustre la collaboration entre I’Institut
frangais d’Islamologie (IFI) et ’Universit¢ Mohammed ben Zayed pour les
Humanités (MBZUH) d'Abu Dhabi qui rassemblent leurs forces et leurs
moyens pour réfléchir sur les enjeux contemporains des religions et sur leur
place dans Pordre des savoirs. Il ne s’agit pas seulement d’engager un
dialogue entre les religions, a travers I'approche comparatiste et
I'intertextualité, mais de facon plus fondamentale encore de comprendre
comment ce dialogue s’axe a partir de leur exigence de rigueur, de leur
volonté d’arrimer la croyance a des savoirs solides et rationnellement fondés
comme les mathématiques (la problématique de I’infini), la physique,
I'histoire ou encore la philosophie, etc. Cette approche est propice a une
démarche interdisciplinaire qui croise la connaissance des sciences a
Pherméneutique des religions et a la connaissance de leur constitution.

Le colloque Croyances, sciences et raison rassemble une trentaine de
spécialistes de tous horizons a la fois thématiques et géographiques pour
nouer un nouveau type de dialogue intellectuel.

Programme

¢ Jour 1-Lundi 15 décembre 2025, au Grand Salon de la Sorbonne

9h45 — 10h15: Accueil des participantes et participants

10h15 — 10h45: Mots d'ouverture

M i -~ 11’) g:;zgiefgtl szle};;:irs’t r(ijz Recherche

et de 1'Espace (sous réserve)
Claudio Galderisi, recteur ESRI,

Président de ’AG de I'TFI
67, . Il S.E Abdallah ben Bayyah, conseiller du
. cheikh Mohammed ben Zayed (en visio)
- : S.E Dr. Khalifa Al Dhaheri, recteur de
= la MBZUH

Pierre Caye, Directeur de I'IFI
Brahim Bourchachene, Directeur du Centre des études philosophiques, MBZUH

10h45 — 11h: Vidéo de présentation de la MBZUH et de I'IFI
11h30 — 12h30: Conférences inaugurales

Pierre Caye (IF1, CNRS), De la religion comme critique des théologies sanvages.

Brahim Bourchachene (MBZUH), Science et croyance chez Averroés
Buffet

2



kkk

Apres-midi
Modératenr : Brahim Bonrchachene (MBZUH)

14h00 — 14h30: Anne Merker (Professeure, Université de Strasbourg), Aristote : de la theologia a

la science théologiqne
AL Lafs L.},uﬂg,%
L] @H‘U '%ww’b
s Ll wm’ »

14h30 — 15h00: Mohammad Ali Amir-Moezzi
(Directeur d'études — EPHE, Président du Conseil
scientifique de I'IFY), En islam, gue désignent les notions

Al

) s N

de fot, de science et de raison ? Réflexions historiques et
lexcicologiques

15h00 — 15h30: Mohamed Elkhosht (Professeur —
MBZUH), Science et croyance dans la philosophie de la foi

15h30-16H00 : Discussion et Pause

16h00 — 16h30: Fathi Inqzou (Professeur — \
MBZUH), Histoire et Providence dans la « Scienza Nuova |
» (1725) de Giambattista Vico

16h30 — 17h00: René Lévy (Directeur de IInstitut d’Etudes Lévinassiennes), Foi ez connaissance :
Moise Maimonide face a la philosophie

17h00 — 17h30: Meryem Sebti (Directrice de recherche, CNRS), Raison et révélation dans la pensée
d’Avicenne.

17h30-17h45: Discussion
sokok
¢ Jour 2 — Mardi 16 décembre 2025, Amphithéatre Louis Liard (Sorbonne)
Modeératenr : Mobammad-Ali Amir Moezzi (EPHE, 1FI)
PSS 10h00 — 10h30: Abdelhakim Ajhar (Professeur —

7 Ly, MBZUH), La théologie spéculative peut-elle remplacer la
3‘},\\"' "/f/-:f H croyance ?
N 10h30 — 11h00: Eric Geoffroy (Professeur
N émérite, Membre du Conseil scientifique de
2olip MBZUH), Croyance et raison dans le discours soufi

... i Al aidall
dawilall yuilddl yadgall joigol 11h00-115h30 : Pause et discussion

11h30-12h: Joélle Ducos (Professeure — Université Paris Sorbonne, Directrice d’études a
VEPHE), « Science, croyances et météores : réflexions de Jean Buridan sur la scientia naturalis »

12h00-12h30: Andrea Costa (Chargé de recherche — CNRS), « Le second mariage de la philologie et de
Mercure » : la physique mosaigue et la modernité

12H30-12h45 : Discussion



kkk

Apres-midi
Moderatrice : Juliette Dumas (1IF1, AMU)

14h30 — 15h00: Mohamed Bensassi (Professeur — Université de Tunis), La science entre sa
définition et ses limites

15h00 — 15h30: Souad Ben Ali (Professeure — . .
Université de Kairouan), Surface du savoir et ligne de la foi : .
lecture de « Physique d’un croyant » de Pierre Dubem

Institut
francais

15h30 — 16h00: Soumaya Mestiri (Professeure — d,isla mologie

Université de Tunis), La dualité science—croyance a travers la
notion d’« objectivité forte » cheg Iris Marion Y oung

16600-16h30: Discussion et panse

16h30 — 17h00: Frangoise Monnoyeur (Professeure — Université de Linkoping), Infini
mathématique et infini théologique (Nicolas de Cues — Bernard Bolzano)

17h00 — 17h30: Bruno Pinchard (Professeur, CNRS — Beijing Normal University), « La
transcendance démembrée » : mathématiques et catastrophe, réflexion sur l'envre de René Thomr

17h30-17h45 : Discussion

kkk

¢ Jour 3 — Mercredi 17 décembre 2025, Amphithéitre Louis Liard a la
Sorbonne

Modératenr : Pierre Caye (CNRS, IFI)

“‘"Qf.?a "&‘ 9h30 — 10h: Ridwan Al-Sayyid (Doyen des Etudes —
[ L 27y MBZUH), Croyance et science dans les nonvelles théologies

10h — 10h30: Adnan Ibrahim (Professeur — MBZUH),
' L.J —-’ La théorie de I'évolution et le Coran
) LF s»J.(J‘.L "”’ L ’l
t 'tf J= ) m)‘] s “ 3 10h30-11h: Sylvio De Fransceschi (Directeur d’études
% 1’ Q ot “"[ _gm... i - EPHE), La foi et sa justification rationnelle selon Gabriel

"!&"Q g{b .o s Brunbes (1874-1949)
3 o ' L
““‘" t s(:f é!v »...-.ai{:v Discussion: 11h-11h15

11h 15— 11h45: Salim Daccache (Recteur de I’'Université Saint-Joseph de Beyrouth), Scence et
raison, foi et croyance dans la philosophie de Panl Khoury (1921-2021)

11h45 — 12h15: Jean Leclercq (Professeur — UC Louvain et Académie royale de Belgique), Nous,
les humains : réflexions sur la rencontre entre connaissance et foi

12h15-12hH30 . Discussion



kkk

Apres-midi
Modeératenr : Jean Leclercq (UC Lonvain et Académie Royale de Belgique)

14h30 — 15h00: Thierry Gontier (Professeur —
Université Jean Moulin Lyon 3), Au-dela du fidéisme chez;
Montaigne : foi et connaissance dans Les Essais

15h00 — 15h30: Maria Stella Barbieri (Professeure —
Université de Messine), René Girard face anx illusions de la
différence : critique de « I'un sanvenr » entre le sacré et la sainteté

15h30 — 16h00: Joseph Maila (Professeur — ESSEC
Business School), La croyance dans la théologie contemporaine

16h00 — 16h30: Abdallah El-Sayed Ould Abah
(Professeur — Université de Nouakchott), La croyance post-métaphysique : la nounvelle question
philosophique de la foi

Discussion: 16h30-16h45

Recommandations finales: 16545
S.E. Dr. Khalifa Al Dhaheri (MBZUH) et Pierre Caye (IFI)

17h: Cérémonie d’hommages



. . L’Institut Frangais d’Islamologie (IFI)
Créé le 2 février 2022, I'Institut francais d’islamologie (IFI) a pour mission

. de développer une islamologie francaise de haut niveau et de promouvoir a
I’échelle nationale I’étude scientifique des systemes de croyances, de savoirs
et de pratiques propres aux différentes branches qui composent la religion

Institut musulmane. Outre le ministere de ’Enseignement supérieur, de la Recherche
francais

diislamologie et de I'Innovation, il regroupe huit partenaires : Aix-Marseille université ;

I’Ecole normale supérieure de Lyon ; I'Ecole pratique des hautes études ;
PEcole des hautes études en sciences sociales ; IInstitut national des langues et civilisations
orientales ; l'université Lumiere-Lyon 2 ; l'université Jean Moulin-Lyon 3 ; T'université de
Strasbourg.

P https://institut-islamologie.fr

Mohammed Ben Zayed University for Humanities (Abu Dhabi)
Créée en 2020 pour devenir un poéle important d’enseignement et de
diffusion des sciences humaines dans le monde arabe, cette université
reflete une volonté de modernisation de Péducation et de
Penseignement supérieur dans ’'Emirat. Elle dispose d’un College of
Arts and Humanities et d’un College of Islamic Studies proposant des

parcours de formations croisées (SHS-Sciences religieuses). Elle offre un
cadre de recherche et d’échange arabophone et anglophone trés intéressant
pour lislamologie francaise. A peine signée, la collaboration de PIFI avec I'université est déja trés
active. Maroun Aouad, responsable des relations internationales de 'IFI, a donné le 15 novembre
2023 la conférence inaugurale « The Systematic Exploration of the Philosophical Manuscripts » au
cours de la conférence des experts organisée par Mohammed Ben Zayed University for Humanities
: « Promoting Islamic philosophy in the Arab world ». L’IFI a requ le professeur Bourchachene,
représentant de la MBZUH le 15 décembre 2023 a Paris afin de finaliser le programme collaboratif
pour I'année 2024-2025.

» https://www.mbzuh.ac.ae/why-mohamed-bin-zaved-university-for-humanities

Institut frangais d’islamologie (GIP), Campus Condorcet, 14 cour des Humanités, 93300 Aubervilliers,
administration@institut-islamologie.fr, www.institut-islamologie.fr, Facebook, Linkedin, Youtube




28 |

Se NMonde

SAMEDI 15 NOVEMBRE 2025

I an 2015, annus horribilis pour la
France, frappée par une vague ter-
roriste sans précédent. Le 7 janvier,
la rédaction de Charlie Hebdo est
décimée. Le lendemain, une poli-
ciere est abattue a Montrouge

(Hauts-de-Seine). Le surlendemain, 'Hyper
Cacher de la porte de Vincennes, a Paris, est
pris d’assaut. Bien que le territoire national
soit placé en alerte de vigilance maximale,
cela n'empéche pas les terribles attentats du
13 novembre d’étre commis au Stade de
France, a Saint-Denis (Seine-Saint-Denis), au
Bataclan et sur des terrasses des 10¢ et 11° ar-
rondissements parisiens. Au total, on dé-
nombre pres de 150 morts et plusieurs cen-
taines de blessés dans ces attaques ayant
pour dénominateur commun l'islamisme —
elles seront revendiquées par Al-Qaida et
par l'organisation Etat islamique (EI).

Quelques mois avant 'hécatombe terro-
riste, en septembre 2014, le CNRS avait
rendu public son «Livre blanc des études
francaises sur le Moyen-Orient et les mon-
des musulmans », un rapport relatif a la si-
tuation de la recherche en France dans ces
domaines. Rédigé sous la houlette de I'his-
torienne Catherine Mayeur-Jaouen, en
concertation avec les représentants des la-
boratoires concernés, il tirait la sonnette
d’alarme: «Lislamologie frangaise, c’est-d-
dire I'étude de I'islam comme religion et sys-
teme de pensée, est menacée de disparaitre,
quand elle prospére partout ailleurs dans le
monde (...).» Or, insistait 'autrice, «I'étude
approfondie et véritablement scientifique
des textes reste une nécessité a I’heure ot
tant de courants islamistes invoquent juste-
ment ces sources, a I’heure ot les ventes de li-
vres en arabe sont massivement, partout
dans le monde, France comprise, des livres
religieux de I'islam prémoderne ».

De fait, les données de ce Livre blanc s’ave-
rent sidérantes : non-remplacement de pro-
fesseurs partis a la retraite — I'histoire reli-
gieuse de I'islam de langue arabe, du XVe au
XIXe siecle, n’est plus enseignée nulle part
en France, par exemple; sous-encadrement
des étudiants; absence de maitrise de
I'arabe - le seul professeur d’histoire du Ma-
ghreb se trouvant alors en poste ne lit pas
cette langue, tandis que les bibliothéques
universitaires n’achétent quasiment plus de
livres en arabe, et que des publications pres-
tigieuses, a I'instar de la Revue des études is-
lamiques en 1998, cessent de paraitre.

REGARD CRITIQUE ET NON CONFESSIONNEL
Méme si des éléments plus positifs sont
soulignés — telle la création d'un master
d’islamologie a I'Ecole pratique des hautes
études (EPHE, Paris) —, le verdict est sans ap-
pel: «Le contraste entre le faible nombre
d’enseignants capables de délivrer cet ensei-
gnement, d’'une part, et l'importance prise
par l'islam dans la société frangaise et ses dé-
bats, dautre part, est simplement ridicule. »
La situation est d’autant plus navrante
que la connaissance des civilisations arabo-
musulmanes a longtemps été un fleuron de
la recherche francaise, héritiere d'une lon-
gue tradition. Car si, a 'époque médiévale,
l'islam était considéré comme une hérésie
et combattu a ce titre, les philosophes des
Lumieres ont commencé a porter un regard
plus positif sur cette religion, a I'instar de
Voltaire qui, apres avoir dépeint le prophéte
de T'islam sous les traits d’'un «vil impos-

teur», s’est finalement fait le chantre de la
tolérance musulmane, dans son Essai sur
les meeurs et lesprit des nations (1756).
Quant a Napoléon, parfois surnommé «Ali
Bonaparte », il avait confié a I'un de ses pro-
ches: «La religion de Mahomet est la plus
belle, elle est moins ridicule que la notre. »

La colonisation, en donnant acces aux so-
ciétés musulmanes in situ, va rendre possi-
ble leur exploration directe au XIX¢ siecle.
Liée a I'Institut et au College de France, la
Société asiatique, fondée en 1822, se donne
pour mission d’étudier de maniére scienti-
fique les cultures orales et écrites de l'aire
immense allant du Maghreb a 'Extréme-
Orient. Au moment ou les grandes puissan-
ces européennes se disputent 'hégémonie
culturelle et politique a I'’échelle mondiale,
I'émulation régne entre les «orientalistes »
— a I'époque, le terme «islamologie» n’est
pas utilisé, et l'orientalisme ne s’intéresse
pas qu’au seul monde arabo-musulman.

Silislamologie en langue allemande tient
le haut du pavé grace aux travaux de
brillants chercheurs tels Theodor Noeldeke
(1836-1930) ou le Hongrois Ignaz Goldziher
(1850-1921), la France s’illustre également.
Les noms de Louis Massignon (1883-1962) et
d’Henry Corbin (1903-1978) restent, en par-
ticulier, dans les annales. Leurs travaux po-
sent les bases d'une démarche invitant a
poser un regard critique et non confession-
nel sur les textes fondateurs musulmans,
en les inscrivant davantage dans leur
contexte historique et social.

Pourtant, des les années 1950, ce mouve-
ment commence a s’essouffler en France.
Lethnologue Joseph Chelhod (1919-1994),
dans un article de la revue ’'Homme publié
en 1969, remarque ainsi que «depuis
deux décennies, peut-étre méme davantage,
l'islamologie, en France, montre les signes
d’un indéfinissable malaise ». Et de pointer
que « cette discipline austere, qui a connu un
épanouissement considérable pendant
I'époque coloniale, semble souffrir du mal de
la dépossession ».

1l est clair qu'en refermant l'acces au ter-
rain, la décolonisation a pu freiner le déve-
loppement des études sur I'islam. Mais Jo-
seph Chelhod met en exergue d’autres fac-
teurs du déclin de l'islamologie: selon lui,
cette « citadelle de I'érudition, accessible aux
seuls initiés, incapable d’intéresser un large
public»,n’a pas su «s’intégrer au concert des
sciences humaines», en plein essor.
Professeur émérite d’islamologie a 'EPHE,
Pierre Lory nous confirme: «Aprés la se-
conde guerre mondiale, en raison du boule-
versement des rapports de force entre I'Eu-
rope et le reste du monde, ce sont désormais
les sciences politiques, I’histoire contempo-
raine, la géopolitique et la sociologie qui se
taillent la part du lion. »

Et, en 1978, un coup fatal est porté a
l'orientalisme, dont Iislamologie est
I'héritiere, lorsque le penseur palestino-
américain Edward Said (1935-2003) publie
Orientalism (L'Orientalisme. L'Orient créé
par [1'Occident, Seuil, 1994), ouvrage
fondateur des études postcoloniales. 11 y
accuse la discipline, soupgonnée d’étre un
suppot de la politique coloniale occiden-
tale, d’avoir ceuvré a asseoir I'idée d’une
supériorité intellectuelle et politique de
I'Occident sur les populations arabo-musul-
manes, spécialement en dépréciant la lan-
gue arabe et I'islam.

-aceaul d
Pislamologie cort C

Autrefois fleuron de la recherche
francaise, 'étude scientifique de
l'islam a connu un décrochage

a partir des années 1980. Les
attentats djihadistes de 2015 ont
obligeé les pouvoirs publics a se
remobiliser dans ce domaine de
la connaissance. Sila discipline

a depuis retrouvé des couleurs,
la rémission reste précaire pour

ce sujet académique,

mais aussi tres politique

AVEC LES ATTENTATS
DE 2015, LE MONDE
POLITIQUE REALISE
QUE, SANS EXPERTS

FORMES, IL EST
DIFFICILE
D'OPPOSER UN
CONTRE-DISCOURS
EFFICIENT AU
FONDAMENTALISME

De plus, I'islamologie francaise souffre
d’une désaffection pour I'étude du fait reli-
gieux en général: dans un pays marqué par
une sécularisation rapide depuis la loi de
1905 sur la séparation des Eglises et de
I’Etat, la religion apparait de plus en plus
comme quantité négligeable. «L'idée que la
religion pouvait jouer un réle actif et mobili-
sateur sur le plan politique et social était un
impensé », décrypte Pierre Lory. D'ou le ver-
tige qui s’emparera de certains intellectuels
lorsque éclatera, en 1979, la révolution isla-
mique en Iran - le philosophe Michel Fou-
cault salue ainsi 'avenement d'une «spiri-
tualité politique ».

Pour autant, si cet épisode provoque une
prise de conscience quant a la puissance
mobilisatrice du religieux, elle améne
d’autres effets. « L'islam, en tant que religion
et systéme de pensée, se met a faire peur»,
constate le professeur Mohammad Ali
Amir-Moezzi, qui vient de codiriger, avec
I'historien John Tolan, un monumental
Mahomet des historiens (Cerf, 2224 pages,
59 euros). Les chercheurs ne se bousculent
plus au portillon pour étudier ce domaine
au demeurant inflammable et qui semble
avoir partie liée avec la violence.

«Progressivement, une périphérisation des
mondes de l'islam s’est opérée, comme si ces
derniers n'avaient plus rien a nous appren-
dre ou nétaient pas dignes d'intérét»,
avance le politiste Haoues Seniguer pour
expliquer la désertion de I'islamologie, des
années 1980 a 2015. Une désertion que ce
professeur a l'université de Montpellier
tient toutefois a relativiser: «Des ilots d'ex-
cellence en islamologie se sont toujours
maintenus, avec de grands savants tels que
Daniel Gimaret a I'EPHE, Roger Arnaldez
[1911-2006] et Mohammed Arkoun [1928-
2010] a la Sorbonne, Jacques Berque [1910-
1995] au College de France, et surtout dans
les cercles d’érudition catholiques, avec par
exemple Louis Gardet [1904-1986]. »

C'est d’ailleurs un prétre jésuite, le pere Fé-
lix Maria Pareja (1890-1983), qui semble
avoir diffusé le néologisme «islamologie »
(dont les origines demeurent floues), titre
d’un livre qu’il publie en 1952 et dans lequel
il présente un panorama des travaux scien-
tifiques sur l'islam. « De trés longue date, des
religieux catholiques se sont employés a étu-
dier I'islam », raconte le frere Emmanuel Pi-
sani, qui dirige I'Institut dominicain d’étu-
des orientales (IDEO) du Caire, cofondé
en 1953 par le théologien Georges C. Anawati
(1905-1994). La bibliotheque de 'IDEO, lieu
d’excellence de l'islamologie, figure parmi
les meilleurs centres de documentation au
monde. De son c6té, 'Institut catholique de
Paris a innové, dés 1880, en nommant
parmi ses enseignants le jeune baron Carra

nadisme.
omopre

de Vaux (1867-1953), qui souhaitait décons-
truire les préjugés sur l'islam et mettre en
lumiére sa dimension humaniste.

Au-dela des milieux savants catholiques,
néanmoins, la recherche islamologique
s’est considérablement étiolée jus-
qu’en 2015. La maitrise de l'arabe classique,
indispensable pour étudier les textes, fait
défaut cruellement en France, rendant le
champ de recherche quasi inaccessible. Et
pour les étudiants qui parviennent a attein-
dre un niveau suffisant, les postes a 'uni-
versité sont inexistants. « Cest toute une gé-
nération de jeunes chercheurs qui a été sacri-
fiée», déplore Guillaume Dye, qui a
codirigé, avec Mohammad Ali Amir-
Moezzi, I'impressionnant Coran des histo-
riens (Cerf, 2019). A défaut de trouver un
poste en France, il s’est expatrié en Belgi-
que, ou il enseigne l'islamologie a 'Univer-
sité libre de Bruxelles.

Car cest bien la un écueil francais : 'Hexa-
gone a laissé ce champ en jachere, tandis
que dans le monde, singulierement dans les
pays anglo-saxons et en Allemagne, l'isla-
mologie connaissait un développement
sans précédent depuis les attentats du
11 septembre 2001. «Les attaques du World
Trade Center, note Emmanuel Pisani, provo-
quent une prise de conscience internationale
que si le XX siécle avait été bouleversé par la
question des religions profanes — commu-
nisme, nazisme, fascisme —, le XXI¢ siécle
sera, lui, marqué par la question de l'islam. »

REVEIL BRUTAL

Aussi, lorsque la France se trouve frappée par
le djihadisme en 2015, le réveil est brutal. Le
monde politique réalise les conséquences
déléteres de cette mise en sourdine de I'isla-
mologie: sans experts formés, il est difficile
d’'opposer un contre-discours efficient au
fondamentalisme. Il faut relancer la ma-
chine. Cela ne se fera toutefois pas en un jour.

Dans l'urgence, la reprise en main passe
tout d’abord par le ministere de l'intérieur,
qui est aussi celui des cultes: le bureau des
cultes octroie des bourses de recherche en
direction des études sur la radicalisation.
De plus, Bernard Cazeneuve, alors ministre,
pose les bases de la Fondation de I'islam de
France en décembre 2016, dirigée par Jean-
Pierre Chevenement jusqu’a la fin de l'an-
née 2018, puis par l'islamologue Ghaleb
Bencheikh. La mission de cette structure re-
connue d’utilité publique est culturelle: il
s’agit de mieux faire connaitre la culture
musulmane et de promouvoir des projets
éducatifs ou de recherche - 1a encore par
des bourses de master 2 ou d’études docto-
rales en islamologie. Faute de moyens fi-
nanciers, la structure végete depuis 2023.

Du c6té du ministere de l'enseignement
supérieur et de la recherche, on s’attelle éga-
lement a pallier le décrochage. En 2016 et
2017, huit maitres de conférences et un ingé-
nieur de recherche spécialisés en sciences
religieuses de 'islam sont recrutés. Un chif-
fre qui, pour modeste qu’il puisse paraitre,
marque une réelle avancée.

Un cran supplémentaire va étre franchi a
la suite du discours qu'Emmanuel Macron
prononce aux Mureaux (Yvelines), le 2 oc-
tobre 2020. Le président, élu en mai 2017, y
expose son plan de lutte contre le «sépara-
tisme islamiste», dont l'un des volets
consiste a inviter «les Frangais de confes-
sion musulmane a se mobiliser pour (...)



Se Nionde

SAMEDI 15 NOVEMBRE 2025

iDEEs | 29

batir un islam des Lumiéres. Ce n'est bien stir
pas le travail de I'Etat que de structurer
Iislam, mais nous devons le permettre,
l'accompagner ».

Deux ans plus tard, en 2022, I'Institut fran-
cais d’islamologie (IFI) est créé sous la tutelle
du ministere de I'enseignement supérieur et
de la recherche. Objectif: développer l'isla-
mologie dite «fondamentale» (ou «sa-
vante »), qui a vocation a étudier les sources
scripturaires de 'islam et les différentes in-
terprétations dont elles ont pu faire l'objet —
l'islamologie dite «pratique» ou «appli-
quée» s’intéresse, elle, davantage aux en-
jeux sociétaux contemporains.

Directeur de recherche au CNRS, Pierre
Caye, qui dirige cet Institut, en précise les
contours : « Notre vocation est de relancer la
recherche en islamologie, détoffer l'offre de
formation universitaire en la matiere, et
détre un interlocuteur privilégié pour
conseiller la puissance publique. Enfin, le role
de I'IFI est de développer le rayonnement de
lislamologie frangaise a l'international, car
notre mission ne pourra réellement aboutir
que si elle trouve une résonance dans les pays
qui portent ces traditions. »

Ce philosophe de formation se montre sa-
tisfait du chemin parcouru par IIF],
trois ans apres sa fondation: 12 postes de
professeur et 10 postes de maitre de confé-
rences, une cinquantaine de bourses distri-
buées a des jeunes chercheurs... Le profes-
seur Guillaume Dye confirme: «Il y a eu, de-
puis 2015, plus de créations de postes que
pendant les trente années précédentes, ce
qui contribue enfin au renouveau d’une isla-
mologie d'excellence. »

Ce renouveau ne se fait cependant pas
sans heurts. Dans le sillage d’Edward Said,
certains considérent en effet l'islamologie
comme la fille de l'orientalisme, dont le
nom aurait simplement été changé pour lui
donner un vernis plus scientifique. Une cri-

tique régulierement formulée parmi les te-
nants des études décoloniales ou postcolo-
niales, pour qui I'islamologie est une disci-
pline servile et laiciste ayant vocation a aider
I'Etat a modeler I'islam dans un sens qu'’il
approuverait — elle servirait, en d’autres ter-
mes, un discours occidental.

Et si Mohammad Ali Amir-Moezzi, qui
préside le conseil scientifique de I'IFI, rap-
pelle que «la liberté académique ne permet
pas a I'Etat d'interférer dans la recherche »,
Guillaume Dye admet quant a lui que «les
politiques sont clairement dans l'attente d’'un
contre-discours face a la radicalisation, ce qui
peut se comprendre, puisque l'islamisme n'est
pas une vue de l'esprit ». Cependant, observe
le spécialiste, «il n'est pas anormal d'attendre
de la recherche quelle réponde a des
problématiques sociétales ».

«UN PROCES D’INTENTION »

Toutefois, «il nappartient évidlemment pas
a l'islamologue de réformer 'islam, poursuit
Guillaume Dye. Lislamologue se borne a
étre cette créature un peu bizarre qui étudie
un discours réputé transcendant de la méme
maniére que n'importe quel autre discours,
cest-a-dire d'un point de vue non
confessionnel et en utilisant la méthode
historico-critique ».

Clest précisément cette méthode qui fait
parfois grincer les dents des détracteurs de
l'islamologie, en particulier dans les milieux
apologétiques musulmans et les institu-
tions religieuses. «Aujourd’hui encore, ad-
met Emmanuel Pisani, elle est percue dans le
monde musulman traditionnel comme une
démarche qui déconstruit I'islam, voire qui
vise a détruire I'islam. » Autorité respectée de
I'islam sunnite, Ahmed Al-Tayeb, grand
imam de la mosquée Al-Azhar, au Caire, met
ainsi réguliérement en garde contre les re-
cherches susceptibles de générer des «dou-
tes dans la doctrine religieuse » — ce qui ne

« LA RELIGION
MUSULMANE, C’EST
EGALEMENT UNE
PENSEE VIVANTE,
DIVERSIFIEE, UNE
PHILOSOPHIE, TRES
LOIN DE SE REDUIRE
A UIDEOLOGIE D'AL-
QAIDA OU DE L’El »

HAOUES SENIGUER
politiste

CHRISTELLE ENAULT

I'empéche pas d’encourager ses étudiants a
poursuivre des études doctorales en Europe.

«Force est de reconnaitre que l'édifice
islamique classique, comme [édifice de
n’'importe quelle autre tradition religieuse
ou philosophique, ne ressort pas indemne de
I'épreuve de telles études », écrit 'historien
Dominique Avon (Renouveau et
dynamiques de lislamologie en Europe,
Cerf, 2023), en ce sens qu’elles aboutissent
parfois a contredire la tradition ou le
dogme. « Mais attribuer a ces chercheurs et
chercheuses le projet de déconstruction
d’une foi en tant que telle reléve d’un proceés
d'intention », juge-t-il.

Paradoxalement, un proces d’intention
strictement inverse est occasionnellement
intenté a l'islamologie: celui d’étre le cheval
de Troie de l'entrisme islamique a l'univer-
sité. En février 2021, Frédérique Vidal, a ce
moment ministre de I'enseignement supé-
rieur et de la recherche, soupgonnait préci-
sément 'université d’étre potentiellement
«gangrenée par lislamo-gauchisme», et
avait déclaré son intention de charger le
CNRS d’enquéter sur le sujet — ce qui n'a fi-
nalement jamais été acté.

Dans les faits, Guillaume Dye concede que
les islamologues subissent parfois «des
pressions pour aller vers des approches plus
“inclusives’, qui dissolvent in fine la démar-
che scientifique en une approche plus confes-
sante ». Et I'islamologue Abdessamad Belhaj
d’alerter que ces pressions peuvent con-
duire certains chercheurs a I'autocensure
«politiquement correcte » (Renouveau et dy-
namiques de I'islamologie en Europe).

«Il faut raison garder face a de tels soup-
¢ons, invite Guillaume Dye. De méme que
dans tous les champs de recherche en scien-
ces humaines, il peut arriver que certains
chercheurs aient un agenda politique ou reli-
gieux, et que I'approche apologétique prenne
le pas sur la démarche scientifique. Cet écueil

se rencontre dans les études chrétiennes ou
néopaiennes, pour ne citer quelles. Mais cela
constitue une infime minorité. »

Ces critiques tous azimuts n’ont, en tout
cas, pas empéché l'islamologie de retrouver
des couleurs depuis 2015, ce dont témoigne
I'avancée considérable des connaissances
dans plusieurs pans majeurs. Celui des
origines de I'islam, tout d’abord: jusqu’aux
années 1970, la vision des débuts de cette
religion était calquée sur les récits musul-
mans traditionnels — autrement dit, sur la
légende dorée —, et ce n’est plus le cas
aujourd’hui. Les études coraniques ont, el-
les aussi, beaucoup progressé, contri-
buant a « montrer que ce texte a une histoire,
qu’il est marqué par sa porosité avec la
culture syriaque et ses interactions avec les
autres religions », explicite Pierre Lory.

PRODUCTION DE NOUVEAUX SAVOIRS

La recherche sur les hadith (les paroles du
Prophete) a fait un pas de géant: alors que
les quelque 800000 dits de Mahomet sont
soumis a de vifs débats quant a leur authen-
ticité, 'étude par l'informatique a permis
d’affiner les probabilités et les variantes.
Enfin, une meilleure connaissance de la
culture chiite est notable, dans un paysage
islamologique occidental jusqu’a récem-
ment tres axé sur le sunnisme. «Et il y a en-
core tant d faire, s'enthousiasme Juliette Du-
mas, directrice scientifique adjointe de
I'Institut frangais d’islamologie, par exem-
ple sur les millions de manuscrits a I'étranger
qui nont pas encore été étudiés. »

Au-dela de la production de nouveaux
savoirs, le renouveau de I'islamologie a des
effets plus concrets. « Bien que nos recher-
ches ne conduisent pas a la production d'un
contre-discours “clés en main”, en particulier
sur la problématique de la violence en islam,
témoigne Guillaume Dye, elles ont le mérite
dapporter de la profondeur et de la
complexité au sujet, et de montrer que des
choses qui peuvent sembler évidentes — no-
tamment sur la prétendue violence intrinse-
que de l'islam — ne le sont en réalité pas du
tout. A l'instar de la Bible, le Coran est
ambivalent sur ce sujet, et il ne peut y avoir
de lecture univoque. »

Cet éclairage contribue a faire — certes tres
lentement — bouger les lignes, tant chez les
musulmans que parmi le public non musul-
man. Ce dernier peut « se rendre compte que
la réalité de la religion musulmane, souligne
Haoues Seniguer, ce nest pas seulement Iis-
lam observant ou ritualiste: c'est également
une pensée vivante, diversifiée, une philoso-
phie, trés loin de se réduire a I'idéologie dAl-
Qaida ou de I'EI ».

Néanmoins, pour que ce travail puisse
réellement porter ses fruits, il est crucial de
I'inscrire dans la durée. Or, regrette Pierre
Caye, «la situation politique confuse dans la-
quelle la France se trouve, conjuguée a celle
de l'université francaise, tres précaire écono-
miquement, surtout pour les sciences humai-
nes et sociales, fragilise des institutions
comme la nétre ». 1l faut du temps pour faire
changer le rapport au savoir et les mentali-
tés. « Miser sur l'islamologie est un investisse-
ment mineur pour un retour majeur », plaide
Juliette Dumas: sans volonté politique pé-
renne, le risque que ces efforts n’aient été
qu'un coup d’épée dans l'eau se trouve mal-
heureusement bien présent. @

VIRGINIE LAROUSSE



e NMionde

» 1 November 2025 - N°25143

COUNTRY:France
PAGE(S) :34-35
SURFACE :131 %

CIRCULATION :275310
AVE :161,13 K€

FREQUENCY :Daily

Bage Sourcd

AUTHOR :Virginie Larousse

«Cequelhistorien

pDeut savoir de maniere
certaine sur Mahomet
Nexcede pas deux pages»

Sommités des études surl'islam, Mohammad Ali Amir-
Moezzi et John Tolan, qui viennent de diriger l'ouvrage
«Le Mahomet des historiens », livrent la substantifique
moelle de leurs recherches sur le prophete de l'islam

ENTRETIEN

' est une somme sans équivalent
sur Mahomet que viennent de
publier les Editions du Cerf:
50 chercheurs internationaux,
sous ladirection des professeurs
Mohammad Ali Amir-Moezzi et

John Tolan, deux épais volumes comptabili-
sant un total de plus de 2200 pages, 45 étu-
des passionnantes et accessibles au grand
public, le tout permettant d’approcher
comme jamais ce personnage capital dans
I'histoire de 'humanité.

Il ne s’agit pourtant pas d'une éniéme bio-
graphie, version XXL, du Prophéte. Loin de
la 1égende dorée aussi bien que des contro-
verses, ce monumental ouvrage décortique
par le menu 'ensemble des sources, islami-
ques et non islamiques, qui nous rensei-
gnent sur la figure de Mahomet a travers les
siécles, du Coran a la Sira et aux hadiths
(biographie, paroles et actes du Prophéte),
en passant, entre autres, par les textes juifs
et chrétiens, et en mobilisant les disciplines
les plus variées, de la théologie a la mysti-
que ou au droit, de lalittérature au cinéma...

En résulte un ensemble qui donne a voir
la richesse extraordinaire de la représenta-
tion de Mahomet a travers le temps et les
cultures. Directeur d'études émérite a
I'Ecole pratique des hautes études (Paris),
Mohammad Ali Amir-Moezzi avait déja co-
dirigé Le Coran des historiens (Editions du
Cerf, 2019). John Tolan, professeur émérite
a l'université de Nantes, est directeur de
programme au Conseil européen de la re-
cherche et a publié Mahomet I'Européen.
Histoire des représentations du Prophéte en
Occident (Albin Michel, 2018).

Le sujet du fondateur de I'islam est
particuliérement sensible. Or I’approche
historico-critique que vous utilisez

peut susciter des crispations, une telle
démarche étant parfois pergue comme
dangereuse pour la foi. Que répondez-
vous a ceux qui vous accuseraient

de vouloir déconstruire I'islam?

Mohammad Ali Amir-Moezzi: Je ne
pense pas que le sujet soit si inflammable
que cela — d’ailleurs, aucun des chercheurs
sollicités pour ce projet n'a décliné notre in-
vitation —, pour la simple et bonne raison
que nous mobilisons en premier lieu des
sources islamiques. Notre travail ne vise pas
la déconstruction. C'est une vertu du cher-
cheur que de rester respectueux de son ob-
jet tout en s'en tenant a distance et dans une
perspective non confessionnelle. Une ap-
proche historienne intelligente cherche a
poser des questions pertinentes plutot que
de reprendre des réponses toutes faites et
des certitudes quelque peu illusoires.

1l suffit de voir, par exemple, I'extréme
pluralité des idées dans la tradition islami-
que. Parfois, les musulmans sont oublieux
de leur propre passé. Prenez le Coran: alors
que beaucoup considérent que 'ensemble
des musulmans étaient d’'accord sur son
contenu du vivant méme du Prophéte,ilya
eu en réalité plus de trois siecles de débats,
et parfois de conflits armés, entre les mu-
sulmans a ce sujet, et ce n'est qu'au X* siecle
que le Coran «officiel » a été adopté. Concer-

nant le Prophéte, avant 'harmonisation de
la Sira décidée par le pouvoir califal a la
méme époque, les biographies plus ou
moins partielles de Mahomet expriment
nombre de contradictions, y compris sur les
données les plus élémentaires de sa vie: ses
dates de naissance et de déces, celle de I'hé-
gire (ou «émigration»: persécuté par les
Mecquois hostiles a sa prédication, Maho-
met s'était alors installé a Médine, actuelle-
ment en Arabie saoudite, avec la toute jeune
communauté musulmane), le nombre de

ses enfants et de ses épouses, etc. L'histo-
rien doit prendre au sérieux l'ensemble des
sources et des données, afin de décortiquer
ces divergences.

Le titre de votre ouvrage désigne le
prophéte de I'islam par I'appellation
francisée « Mahomet ». Cette derniére
fait 'objet de protestations de la part
de certains musulmans, qui insistent
pour que l'on utilise son nom en arabe.
D’ou1 vient cette polémique?

John Tolan: Effectivement, en arabe, le
propheéte s'appelle Muhammad ou Moham-
med, noms que nous employons a l'inté-
rieur du livre. Dans les ouvrages scientifi-
ques en frangais, aujourd’hui, la forme arabe
est de plus en plus employée. Néanmoins,
pour le grand public francophone, le nom
du prophéte de I'islam est Mahomet, et il
aurait été moins parlant de I'appeler autre-
ment. La francisation des noms propres est
trés courante et elle sapplique a d’autres fi-
gures religieuses: Jésus pour Yeshoua,
Moise pour Moshé, etc. Il n'y a pas de quoi
s’en offusquer. Toutes les langues, du reste,
pratiquent cette déformation: en Afrique
subsaharienne, Mahomet est appelé Mama-
dou, en Turquie, Mehmet, tandis que Jésus
est prénommé Issa en arabe, par exemple. Il
n'y ala aucun caractere offensant.

Depuis quelques années, une polémique
affirme qu'’il y aurait une connotation néga-
tive dans le terme « Mahomet» - qui signi-
fierait soi-disant «celui qui nest pas loué»,
alors que son nom en arabe dit exactement
le contraire. Or la francisation du nom du
Propheéte s’est faite au Moyen Age, populari-
sée par l'auteur de la Chanson de Roland, ala
fin du XI¢ siécle, ne connaissait rien de
I'arabe - ses lecteurs encore moins. Il aurait
été incapable de faire un jeu de mots en
arabe. Cette controverse sur I'appellation
Mahomet, en réalité trés récente, émane de

o

(O Allrights reserved


https://fetch-pdf.platform.onclusive.org/?article_id=onclusive-fr-1214381081&application_id=content_delivery&locale=fr_fr&hash=69b72c5a7b4c9e9c902214f651143a956b4dc1b75b7f692ca50632c70d821301&pdf_type=full&pdf_headers=false&full_page_link=false&media_type=print

e NMionde

» 1 November 2025 - N°25143

COUNTRY:France
PAGE(S) :34-35
SURFACE :131 %

CIRCULATION :275310
AVE :161,13 K€

FREQUENCY :Daily

AUTHOR :Virginie Larousse

groupes musulmans fondamentalistes qui
veulent diffuser I'idée que les Frangais se-
raient islamophobes.

Que sait-on, précisément, de I'historicité
du prophéte de I'islam ? Son existence
ne fait-elle aucun doute ?

M. A. A-M.: La thése selon laquelle Maho-
met n’'aurait pas existé, défendue jusqu'aily a
une quarantaine d’années par certains histo-
riens, n'est pas soutenable. Le fait que des tex-
tes non arabes — sources juives en hébreu,
chrétiennes en syriaque.. — pratiquement
contemporains du Prophéte parlent de lui
suffit & le démontrer. D’aucuns ont aussi af-
firmé que Jésus n’avait jamais existé, mais
cette thése a été battue en bréche. Mais
d’autres personnages plus anciens, tels Moise
ou Abraham, pourraient étre légendaires.

Pour autant, si I'existence historique de Ma-
homet ne fait pas de doute, il est faux de dire,
comme le faisait I'historien Ernest Renan a la
fin du XIX¢ siécle, que de tous les grands pro-
phétes Mahomet est le seul dont on connait
la vie pratiquement au jour le jour.

Justement, quels sont les points
de sa biographie qui nous sont connus
avec certitude?

M. A. A-M.: Ce que I'historien peut savoir
de manieére certaine sur Mahomet n'excéde
peut-étre pas deux pages. En se fondant sur
le Coran et sur ce que disent les sources non
islamiques contemporaines a son sujet, on
peut dire que nous avons affaire a un pro-
phéte, au sens biblique du terme, apparu en
Arabie occidentale a la fin du VI¢ siecle, por-
teur d’'un message que de nombreux histo-
riens qualifient de biblique, c’est-a-dire qu'’il
se situe dans la tradition monothéiste ju-
déo-chrétienne.

Mahomet annonce la fin du monde et in-
vite les gens a se repentir, a étre pieux, a pra-
tiquer I'auméne, a se montrer bons les uns
envers les autres pour étre épargnés par la
colere de Dieu. Des données plus subtiles
peuvent aussi étre glanées dans le Coran sur
la spiritualité de Mahomet, grace a un voca-
bulaire extrémement riche autour du cceur
- désigné par au moins quatre mots diffé-
rents toujours suivis par l'invitation a la
priéere. Or, dans la mystique chrétienne syro-
orientale, on sait que la priére du cceur est
trés importante. Ce type d’'indice peut lais-
ser penser que Mahomet et son entourage
proche ont peut-étre évolué dans un milieu
initiatique d’origine syriaque.

J. T.: Par ailleurs, si la tradition musul-
mane souligne que le paganisme dominait
La Mecque avant la prédication de Maho-
met, la lecture du Coran montre qu'en réa-
lité la population semblait trés largement
familiarisée avec l'univers monothéiste,
puisqu'il est fait réguliérement allusion aux
histoires bibliques —en particulier celles des
prophétes de 'Ancien et du Nouveau Testa-
ment — de maniére allusive, comme si elles
étaient déja connues de tous.

Mahomet se situe dans la lignée

des prophétes juifs et chrétiens, mais se
distingue-t-il d’eux sur certains points?
Et, puisqu’il revendique cette tradition
abrahamique, a-t-il réellement voulu
fonder une nouvelle religion?

M. A.A-M.: Le Coran ne le précise pas, et ce
texte est présenté comme le prolongement
de la Torah de Moise et de I'Evangile de Jésus
(sourate 5, 46). Prenons ce qu'on appelle la
profession de foi musulmane («Il n'y a de
dieu que Dieu et Mahomet est son pro-
phéte»): elle proclame 'unicité de Dieu —
Dieu est un — et le prophétisme, cest-a-dire
que Dieu transmet son message a son peu-
ple, le Jugement dernier, par I'intermédiaire
d’'un messager; a la fin des temps, les gens
seront récompensés ou chatiés selon leurs
actes. Ces théemes apocalyptiques sont claire-
ment judéo-chrétiens. Ce qui est peut-étre
assez singulier et novateur dans le Coran,
c’est que Dieu parle réguliérement a la pre-
miére personne — ce qui est rarement le cas
dans les sources scripturaires du judaisme et
du christianisme.

Le Coran ne cite que quatre fois le nom
de Mahomet et le présente comme

«un homme comme les autres » (sourate
41, 6). Comment expliquer, dés lors,

la vénération absolue dont il fait I'objet ?

M. A. A-M.: Lislam et la représentation de
Mahomet ne se limitent pas au Coran. Et en
effet, bien que le Prophéte soit rarement dé-
signé dans le texte coranique, il est présenté
comme un humain tout a fait exceptionnel,
un saint. C'est un homme qui peut entrer en
contact avec Dieu, recevoir son message et
le transmettre. A partir de 13, plusieurs figu-
res saintes du Prophéte vont étre dévelop-
pées dans des champs intellectuels variés
(philosophie, mystique, droit, exégése cora-
nique, littérature, etc.) et les différentes cul-
tures, o1 I'image que I'on s'en fait prend des
teintes quelque peu divergentes.

J. T.: Pour simplifier, une ligne de fracture
importante se situe entre ceux qu'on peut
appeler les légalistes, qui voient Mahomet
surtout comme quelqu'un ayant transmis
des regles venant de Dieu, et les spiritualis-
tes, notamment les soufis (la tradition mys-
tique de I'islam), qui, a partir du IX¢ siécle, in-
vitent aretrouver laspiritualité du Prophéte.
On a la deux visions compléetement diffé-
rentes a la fois du Prophéte et de I'islam.

M. A. A-M.: C’est laraison pour laquelle je
pense que le sujet n’est pas aussiinflamma-
ble qu'on pourrait le croire : les musulmans
sont conscients de cette pluralité, et depuis
toujours. Les soufis ont coutume de dire
que le Prophéte portait trois vétements: le
vétement du combat, soit celui du guerrier;
le vétement de la loi, c’est-a-dire les nor-
mes; et le vétement de la pauvreté, a savoir
la spiritualité.

Eux affirment faire le choix du troisieme
vétement. Ce faisant, ils indiquent explici-
tement qu'ils ont effectué une sélection
dans ces différentes figures du Prophéte
pour choisir celle qui va dans le sens d'une

purification de soi, d'un cheminement spi-
rituel, en mettant de coté le propheéte des
légistes et des guerriers. Les djihadistes, au
contraire, font le choix du vétement de
combat.

Est-ce parce que, au contraire du
catholicisme, I'islam n’est pas une
religion centralisée et organisée
de maniére verticale que cette
pluralité de vues a pu subsister?

M. A. A-M.: Certainement. Il y a bien des
clercs en islam, c’est-a-dire des gestionnai-
res du religieux, mais ils ne constituent pas
une autorité centrale. Il est souvent dit que
la mosquée Al-Azhar, au Caire, est I'autorité
de I'islam sunnite. C’est sans doute le cas
pour un bon nombre de sunnites, mais pas
pour tous.

Schématiquement, la vie de Mahomet se
divise en deux périodes: la période mec-
quoise et la période médinoise, avant et
aprés I’hégire. Elles donnent a voir un
Mahomet trés différent, passant de la
prédication pacifique au guerrier farou-
che. Votre somme permet-elle de résou-
dre I'’énigme d’un tel hiatus entre ces
deux figures ? Comment comprendre,
en particulier, I'évolution du rapport du
Prophéte a la violence?

M. A. A-M.: Cette division est en effet
mise en avant par la tradition musulmane.
Les historiens actuels, eux, sont néan-
moins beaucoup plus circonspects et ne re-
courent plus trop a cette périodisation. De
fait, a l'intérieur des sourates mecquoises
du Coran, se trouvent des versets médinois,
et vice versa. Tout est mélé. En outre, pour
la période dite médinoise du Coran, il y a
certes des allusions a des batailles, des pri-
ses de position agressives a I'égard, notam-
ment, des juifs et des chrétiens, mais ces
derniéres s’avérent contredites par des pas-
sages a l'inverse trés élogieux sur ces com-
munautés.

En réalité, ces contradictions traduisent
sans doute la superposition des discours de
deux groupes de disciples: les fidéles non
militants, qui parlent de la fin du monde, de
la piété; et les militants, qui entendent pré-
parer la fin du monde par la guerre sainte.
Les contradictions qui apparaissent dans la
tradition musulmane refletent peut-étre
une juxtaposition, voire un compromis, en-
tre ces deux types de discours.

Dans un des chapitres du livre, la cher-
cheuse tunisienne Hela Ouardi met
précisément en avant les nombreuses
contradictions des récits constituant

la Sira, c’est-a-dire des textes canoniques
sur la vie du Propheéte. Est-ce a dire
qu’écrire une biographie fiable de
Mahomet est impossible?

M. A. A-M.: Il y a une trentaine d’années,
I'historienne Jacqueline Chabbi a publié un
article trés pertinent, dans la revue Arabica,
intitulé «La biographie impossible de Ma-

o

QO Allrights reserved



e NMionde

» 1 November 2025 - N°25143

COUNTRY:France
PAGE(S) :34-35
SURFACE :131 %

CIRCULATION :275310
AVE :161,13 K€

FREQUENCY :Daily

AUTHOR :Virginie Larousse

homet ». Faire une biographie historique du
Prophéte me semble, de fait, irréalisable. Si
vous parvenez a écrire une telle biographie,
c'est que vous n'étes pas dans une approche
critique des textes. Et si vous voulez adopter
une approche critique des textes, il devient
tout bonnement impossible d’écrire une
telle biographie.

Le Mahomet des chiites est-il trés
différent du Mahomet des sunnites?

M. A.A-M.: Dans les deux cas, il s’agit bien
sir d'un étre tout a fait exceptionnel, je di-
rais un étre de lumieére. Dans la mystique
sunnite, on parle de la lumiére muhamma-
dienne, qui est en quelque sorte la plus

haute manifestation de Dieu dans 'homme.
Dans le chiisme aussi, le Prophéte est un
étre théophanique, c'est-a-dire quelqu’un
qui, a travers son existence et son enseigne-
ment, manifeste le divin.

Ce qui est peut-étre différent, c'est que,
dans le sunnisme, cette lumiére du Pro-
phéte se transmet a travers un livre - le Co-
ran -, alors que dans le chiisme sa lumiéere
passe par lesimams—Ali et ses descendants.
Le sunnisme est dong, en quelque sorte, la
religion de Dieu faite livre grace a Mahomet,
tandis que le chiisme est la religion de Dieu
faite homme, également grace a Mahomet.

En quoi le Mahomet des djihadistes
différe-t-il de celui des musulmans
traditionnels?

J. T.: 11 differe par sa violence. Ils ne com-
prennent pas le djihadisme, dont ils sont
d’ailleurs eux-mémes les victimes. Ils ne re-
connaissent pas cette représentation vio-
lente du Prophéte et cette instrumentalisa-
tion politique et religieuse de sa figure.

On oublie souvent qu'aujourd’hui

il y a davantage de musulmans d’origine
asiatique qu’arabe. Le Mahomet
indonésien présente-t-il des différences
notables avec celui des Arabes?

M. A. A-M.: C'est vrai qu'il y a toujours un
amalgame entre 'islam et I'arabité. Or, les
Arabes ne constituent que de 15 % a 17 % des
musulmans dans le monde. Les plus grands
pays musulmans sont I'Indonésie et le Ni-
ger: nous sommes trés loin de la langue et
de la culture arabes! Et la moitié de la popu-
lation mondiale musulmane se trouve dans
le subcontinent indien, entre trois pays: le
Pakistan, I'Inde et le Bangladesh. Sans parler
de I'islam centrasiatique, de langue turque,
et de I'islam persan en Iran, en Afghanistan
ou au Tadjikistan.

Le Mahomet indonésien est imprégné de
la culture asiatique, ol le bouddhisme,
'hindouisme et méme des traditions ani-
mistes sont trés présents. Cela dit, méme
au sein des populations arabes, la percep-
tion du Prophéte différe entre islam maro-
cain, saoudien ou irakien, par exemple.
Tout I'intérét de notre Mahomet des histo-
riens est précisément de mettre en avant
cette impressionnante diversité de la figure
du Prophete.

Vous montrez qu’en France, a I'époque
des Lumiéres et au XIX* siécle, le pro-
phete de I'islam était per¢u comme
un grand réformateur. Quelle a été
I'’évolution de la vision de notre pays
sur Mahomet?

J. T.: Je pense que, pour comprendre la
perception frangaise de Mahomet, il faut re-
monter bien plus tot dans I'histoire et étu-
dier I'image que des non-musulmans, en
l'occurrence les chrétiens européens,
avaient de lui au Moyen Age. Les intellec-
tuels pensaient alors que la fin du monde
était proche; classifier le phénomeéne de
I'islam et de son prophéte n'était pas évi-
dent. Dans un premier temps, I'idée a pré-
valu qu'il s’agissait forcément d’un faux
propheéte, d’autant que I'Evangile avait an-
noncé la survenue de personnages de ce
type. Mahomet, avec son Coran reprenant
des éléments bibliques, fait alors égale-
ment figure d’hérétique.

Par conséquent, jusqu'au XVI¢ siecle, les
érudits européens qui s’intéressent a Ma-
homet le font dans la perspective de com-
battre cette hérésie. Le moment de bascule
a lieu en 1543, avec la traduction latine du
Coran [1141-1143] préfacée par Martin
Luther: les auteurs protestants trouvent
dans le texte musulman des arguments
contre les catholiques. La méme année,
Guillaume Postel [1510-1581], professeur au
Collége royal, publie son Livre de la con-
corde entre [Alcoran, ou loi de Mahomet, et
les évangélistes (c'est-a-dire les protestants),
dans lequel il renvoie dos a dos les deux
« hérésies » — le protestantisme et I'islam. Si
la perception de I'islam reste négative, c'est
peut-étre un moindre mal par rapport aux
catholiques, du point de vue des protes-
tants, et inversement.

Mais aux XVII® et XVIII® siécles, des
auteurs commencent a voir Mahomet
comme un héros anticlérical qui a cassé le
pouvoir d’'un clergé corrompu, un grand ré-
formateur, et l'islam comme le mono-
théisme le plus pur.

Par la suite, 'approche de I'islam se fera
plus scientifique, avec le développement
des sciences des religions, qui visent a étu-
dier les cultes de maniére comparative et
sans en faire 'apologie ni polémiquer. Cest
aussi au XIX¢ siécle que les romantiques
vont développer une vision trés positive de

Mahomet, per¢u comme un grand spirituel
et poéte, notamment par Goethe et Victor
Hugo, avec l'idée que les musulmans ont
gardé une spiritualité que les Européens
ont perdue avec la modernité. De son coté,
Napoléon le considérait comme un grand
législateur.

En somme, c'est surtout a partir de la révo-
lution iranienne, en 1979, et I'émergence
d’un islam politique inquiétant, que la reli-
gion musulmane et son prophéte apparais-
sent comme menagants.

M. A. A-M.: Ce que j'appelle la révolution
philologique, au XIX¢ siécle, constitue un
tournant trés important dans la compré-
hension de I'islam. Avec I'intérét pour I'ab-

prentissage des langues anciennes, les cher-
cheurs commencent a découvrir l'autre a
travers ses textes, et non plus avec leurs pro-
pres lunettes. Ils comprennent que les
autres ne sont pas des sauvages et ont une
culture — une théologie, une mystique, une
poésie...—quileur est propre. En d'autres ter-
mes, ils découvrent I'altérité. Cela constitue,
je pense, une véritable révolution et un che-
min vers la tolérance.

Vous écrivez que ce Mahomet des histo-
riens vise aussi a « apaiser les esprits,
neutraliser les fanatismes et les incom-
préhensions ». Votre travail porte-t-il,
au-dela de la démarche savante,

une intention politique ?

J. T.: Absolument, une intention civique
et politique dans le bon sens du terme,
c’est-a-dire le vivre-ensemble. Notre appro-
che peut aider a changer les regards. A la
fois celui des musulmans sur leur propre
tradition, mais également celui des non-
musulmans a I'égard des musulmans, en
montrant l'extréme diversité de l'islam.
Contextualiser les sujets et créer une dis-
tance critique salutaire va dans le sens de
l’apaisement. Je suis convaincu que donner
une épaisseur historique au sujet permet
d’en désamorcer le coté potentiellement
toxique. ®

PROPOS RECUEILLIS PAR VIRGINIE LAROUSSE

« Le Mahomet des historiens »,
ouvrage dirigé par Mohammad Al
Amir-Moezzi et John Tolan. Editions
du Cerf, 2224 pages, 59 euros

jusqu'au 31 janvier 2026, puis 79 euros.

«AUTOUR DU CORAN,
ILY AEUPLUS
DE TROIS SIECLES
DE DEBATS,
ET PARFOIS
DE CONFLITS
ARMES, ENTRE
LES MUSULMANS »

MOHAMMAD ALI
AMIR-MOEZZI

«C’EST SURTOUT
A PARTIR
DE LA REVOLUTION
IRANIENNE,
EN 1979,
QUE L'ISLAM
ET SON PROPHETE
APPARAISSENT
MENACANTS »

JOHN TOLAN

o

QO Allrights reserved



e NMionde

» 1 November 2025 - N°25143

COUNTRY:France
PAGE(S) :34-35
SURFACE :131 %
FREQUENCY :Daily

CIRCULATION :275310
AVE :161,13 K€
AUTHOR :Virginie Larousse

ERWAN FAGES

o

QO Allrights reserved



COUNTRY:France
PAGE(S) :128-131
SURFACE :313 %
FREQUENCY :Weekly

CIRCULATION :399291
AVE :86,7 KE
AUTHOR :Jerome Cordelier

Bage Sourcd

» 16 October 2025 - N°2777

<< IDEES & DEBATS

LE POSTILLON

L3 vrale histoire
de Mahomet

Le prophéte de I'islam est scruté par 50 chercheurs internationaux
dans Le Mahomet des historiens (Cerf), qui fait la part entre mythe et réalité.

inquante spécialistesinternatio-

nauxdel'islam, 2 000 pageset un

cahier d'illustrations somptueux

rassemblés dans unbeau coffret...
(’est une somme consacrée a Maho-
met que proposentleséditionsdu Cerf,
sous la direction de Mohammad Ali
Amir-Moezzi et John Tolan, et dont Le
Pointalaprimeur. Cet ouvrage, Le Maho-
met des historiens, est un événement.
Pour la premiere fois en frangais, un
collectif de chercheurs parmi les plus
pointus étudie de facon scientifique la
figure du prophetedeI'islam, son mes-
sage,sonaction,sonrayonnement, ses
représentations, ses disciples... Les
sources sont décortiquées. Les tradi-
tionsarabe, africaine, persane,indoné-
sienne...sont explorées. Leslittératures
sontanalysées. Mythes etlégendessont
passésaucrible. Cetteceuvre mosaique
faitsuite au Coran des historiens, publié
en 2019 et comprenant plus de
3000 pages, devenu une référence au-
jourd’hui. Deux projets portés par Mo
hammad Ali Amir-Moezzi. Néen 1956 a
Téhérandansune famillefrancophone,
arrivé en France pour ses études uni-
versitairesen 1974, professeurdes uni-
versités, directeur d’'études a I'Ecole
pratique des hautes études, 'homme
estungrand spécialiste del'islam chiite
et de I'histoire de la rédaction du Co-
ran. Entretien sur Mahomet, entre
mythe et réalité.

Le Point : Peut-on aujourd’hui étu-
dier Mahomet scientifiquement?
Mohammad Ali Amir-Moezzi : Selon
le point de vue des historiens, en Occi-
dent, oui. Occident a développé une
étudedistanciée, critique,deschosesde
la foi, y compris des écritures et des fi-
gures saintes, ce qui a pris plusieurs
siecles. Les pays musulmans
n‘ont pas connu la méme his-
toire. Et donc il y a toujours
cette crainte, éprouvée par la
plupartdes musulmans,qu’une
étude historique etscientifique
puisse menacer leur foi en in-
troduisantjustement larelati-
visation historique.

Que savons-nous de
Mahomet?

rien moderne. Pour le musul-

man,Mahometestle propheteetlesaint
par excellence de sa religion. Il a vécu
versles VI®et VII siecles de notre ere en
Arabie occidentale et il a requ, par I'in-
termédiaire de 'ange Gabriel, la révéla-
tiondivine, laquelle a été mise parécrit,
ce qui a donné le Coran. Selon la tradi-
tion, on a pu établir tardivement, deux
siecles a peu pres apres la mort du Pro-
phete, une sorte debiographie officielle
qui contient pratiquement tous les dé-
tails de sa vie. Ce quia fait dire a Ernest

Mohammad Ali
Tout dépend du point de vue  Amir-Moezzl, his-
que nous adoptons: celui des  torien, spécialiste
musulmansouceluidel’histo-  delislam chiite.

Renan, alafinduXIX" siecle, que, parmi
tous les prophetes, Mahomet est le seul
qui soit vraiment historique. Au-
jourd’hui,noussavonsqu'iln’enestrien.
Ce queI'historien moderne peut savoir,
de manieére assez certaine, sur la vie de
Mahomet ne dépasserait pas une page.
La biographie officielle a été précédée
d’autres écrits biographiques,
ou les contradictions sont lé-
gion,ycomprissurlesdonnées
les plus basiques: la date de sa
naissance, de sa mort, de I'hé-
gire, le nombre de ses enfants,
de ses épouses, ses traits de ca-
ractere...Ces«biographies» ont
¢té Ecrites par des auteurs ap-
partenantadesfactionsrivales,
qui disent donc tout et son
contraire. Nous savons que
Mahometaexisté, entrele VIet
le VIIsiecle, en Arabie. Les
sources non arabes et non isla-
miquescontemporaines ou légerement
postérieures, surtout syriaques ou hé-
braiques, parlent de luicomme d’un pro-
phetequmentannoncerlaﬁndumonde .
Ila probablement essayé ¢ de conquérir = z
Jérusalem, mais il n’a pas réussi et il est
mort. C’est pratiquement tout ce que
I'on peut dire.

Vous affirmez que la vie de Maho-
met tient sur une page. Mais votre
ouvrage en compte 2000...
Pourl’historien,sa biographie serésume

KHANH RENAUL POUR « LE PO

=

(O Allrights reserved


https://fetch-pdf.platform.onclusive.org/?article_id=onclusive-fr-1210364911&application_id=content_delivery&locale=fr_fr&hash=f6c9d843c45549a0d7d7a63bfc61306b3e32588432de7afaee53b3ec2183f5c4&pdf_type=full&pdf_headers=false&full_page_link=false&media_type=print

COUNTRY:France
PAGE(S) :128-131
SURFACE :313 %
FREQUENCY :Weekly

CIRCULATION :399291
AVE :86,7 KE
AUTHOR :Jerome Cordelier

Le Point

» 16 October 2025 - N°2777

Le Point

apeude chose. Mais,danslhistoiredes
religions, parfoislafigured'unhomme
saintestbeaucoup plusimportante que
celle deson personnage historique. Pre-
nons I’exemple d’Abraham. Que
connait-ondelui? Rien. Maisregardez
cequil représente dans lejudaisme, le
christianisme, I'islam. Ce qui nous in-
téresse dans Le Mahomet des historiens,
ce sont les différentes représentations
du Prophete, sa figure ou ses figures, a
traverslesdifférentsdomaines, lesdif-
férentes cultures, lesdifférentsislams,
du Coran au cinéma.

La figure de Mahomet varie-t-elle
selon les traditions et les cultures
islamiques?

Ilya bien str beaucoup de traits com-
muns, mais elle absorbe aussi des élé-
ments issus des différentes cultures,
indonésienne, africaine, turque, etc.
Soulignons également que les repré-
sentationsdu Prophéte varientdansla
mystique, la philosophie, le droit, la
théologie, I'art... Cependant, il reste tou-
jours un horizon spirituel pour tous.

« Pour I'historien
moderne, la vie de
Mahomet ne dépasse
pas une page. »

Dans l’art, il n’est pas interdit de le
représenter?

C’estunefausseidée. Parmi lesdiverses
écoles juridiques de I'islam, certaines
ontinterditlareprésentation humaine,
mais ce n'est pas le cas de toutes. Beau-
coup d’écoles ont non seulement per-
mis, mais ont méme commandé des
manuscrits ol 'on retrouve les repré-
sentations du Prophete. Par exemple,
dans I'islam turco-persan 2 partir du
¢ Moyen Age, nous avons énormément
2 dereprésentations du Prophéte, méme
% parfois sans voile. Cette fausse idée de

TURC/MAXPPP

Révélation. Enluminure de 1436 montrant Mahomet conduit par I'archange Gabriel
a larencontre des ames des prophetes Noé et Idris.

Pinterdictiontotaledelareprésentation
a été développée récemment, surtout
avec lislam politique ou le salafisme.
Dans le livre, nous consacrons un long
chapitre a I'art classique et un cahier
d'illustrationsoul’'on voitreprésentéle
Prophete. Dans le chiisme, I'iconogra-
phieest extrémement riche. Il suffit de
sebaladerenterre chiite pourvoirénor-
mément de portraits de saints.
Sunnisme et chiisme ont-ils des
approches différentes de Mahomet?
Dansle chiisme, le prophéte est une fi-
gure théophanique, c’est-a-dire
quelqu’un qui manifeste a travers son
&tre et son enseignement les attributs
divins.C’est unétre qui peut étreconsi-
déré comme un«hommedivin».C'est
égalementle cas danslamystique sun-
nite, qui parle tres souvent de la «lu-
mierede Mahomet ».Le pointimportant
est la maniére dont le Prophéte trans-
met cette lumitre spirituelle. Dans le

chiisme, elle est transmise a travers
ceuxqu'onappelledesimams,lesguides
spirituels, a commencer par Ali, le
gendredeMahomet. Danslesunnisme
orthodoxe, cettelumiere est transmise
surtout a traversle Coran. Sije voulais
résumer, je dirais que le sunnisme se-
raitlislamd’un « Dieu fait livre », alors
que, dansle chiisme, on a affaire a I'is-
lam d’un « Dieu fait homme» a travers
les figures du prophete et de I'imam.
Avec quelles conséquences sur la
pratique politique ?

Les pratiques politiques dépendent des
époques et des lieux, maison rencontre
le phénomene universel de 'instru-
mentalisation politique du religieux,
quiapeudechosesavoiravecle contenu
desreligions et leurs figures saintes.
Le message de Mahomet a-t-il été
dévoyé par les politiques?

Oui, c'est toujours le cas avec les reli-
gions qui, en tant qu'institutions eee

=

QO Allrights reserved




iLe Point

» 16 October 2025 - N°2777

COUNTRY:France
PAGE(S) :128-131
SURFACE :313 %

CIRCULATION :399291
AVE :86,7 K€

FREQUENCY :Weekly

AUTHOR :Jerome Cordelier

— LEPOSTILLON

eee collectives, sont aussi des instru-
ments de pouvoir. Lislam en tant que
religion impériale est né quelques dé-
cennies apres la mort du Prophete, no-
tamment avec la dynastie omeyyade.
Effectivement, ilest instrumentalisé par
les califes. Un calife extrémement im-
portant, Abd al-Malik, a la fin du
VIF siecle, est probablementa l'origine
de la naissance de I'islam comme reli-
gionimpériale.C’estluiquiauraitdonné
sonnomacettereligion, présentéle Co-
ran comme son textesacré et Mahomet
commeson prophete. A partirdelacom-
mence un processus d'arabisation et
d’islamisation de cette religion a l'ori-
gine beaucoup plus inclusive. Mais, a
coté de cet islam de domination, ily a
drautresislamsquicontinuentleurche-
min et qui permettent a la dimension
spirituelle de rester vivante.

Comme pour Jésus ou Bouddha,

on a construit une lIégende autour
de Mahomet. De quelle fagon?

Pas seulement une, beaucoup de 1é-
gendes, selon les époques et les lieux.
C’est le lot commun des saints. Déja
dansles«biographies»,nousavonsun
certainnombre derécits qui paraissent
étre des légendes. Quand je dis «1é-
gende», il n'y a aucun sens péjoratif.
Ce sont des récits apologétiques qui
viennent appuyer et développer la fi-
gure sainte. Et ces récits sont extréme-
ment précieux pour I'historien, car ils
nousdonnent desimages tresvivantes
de la figure du Prophete dans les diffé-
rentes cultures de I'islam.

Quelles sont les relations de
Mahomet avec les femmes?
Comme pour d’autres caset comme je
I'ai déja dit, on ne sait rien de maniére
certaine. La encore, les récits com-
portenténormémentde contradictions.
Maisla polémiquechrétienneantimu-
sulmane pendant toutle Moyen Ageet
plustarda fait de Mahomet unhomme
de luxure en instrumentalisant cer-
taines traditions islamiques.
Mahomet est-il un chef de guerre?
Sil'onregarde la tradition, oui. Les der-
niéres années de sa vie se sont passées
dansdes combats. Il commence sa mis-

SIS S | B i
i~
Wb Ealn

Y,
>
X .
S G P T O Sl E

o B el

v
.
& r

= WA

A i & vy sadl o

Pélerinage. Le Prophéte (voilé) a dos de chameau suit Ali, de retour de Ghadir Khum.
Page présumée du manuscrit Khavarén nameh (milieu du XIX® siecle, Iran).

sionala Mecque, il est malrequ, chassé,
et trouve refuge a Médine. 11 devient
alors plus puissant, fédere destribus et
commencealivrerbataille, tressouvent
contresa propre tribu mecquoise. Fina-

«Lislam impérial
est né bien aprés
la mort du Prophéte. »

lement, ilya la conquéte de La Mecque.
Sivousvousappuyezsurcesrécits, vous
pouvezdire qu'effectivementMahomet
a été 3 un moment donné un chef de
guerre. [l a probablement essay¢, avec
ses fideles militants, de préparer le
monde pourlesfinsdernieres. Mais’his-
torienreleve des pointsd’interrogation
partout. Ce qui est certain selon le Co-
ran, c'est que nous avons affaire a un
propheéte qui est venu annoncer la fin
du monde. Limage que nous avons de

lui,quiaégalement nourrila polémique
chrétienne, estcelled’un chefde guerre.
Dans la biographie officielle, c’est un
personnage qui réunit beaucoup de
contradictions: un homme de recueil-
lement, de priere, detolérance, mais éga-
lement un dominateur pour qui le but
justifie tous les moyens, y compris 'as-
sassinat. Chistorienal'impression qu'on
donne de lui 'image d’un chef qui légi-
time la politiqueimpériale, laconquéte.
Dans quelle mesure cette figure corres-
pond-elle ala réalité? On ne le sait pas.
Le conquérant prospére-t-il dans le
rejet, voire la haine, particuliére-
ment a Pencontre des Juifs?
Certaines partiesdu Coranet certaines
traditions, reflétant parfois les polé-
miques antijuives chrétiennes, vont
dans ce sens, maisrelatent-ellesla réa-
lité historique de Mahomet ou bien la
volonté des cercles du pouvoir ulté-
rieurs pour justifier leur politique de
domination sur les peuples conquis?
Laquestion se pose de maniere aiguéa
Ihistorien.

NATIONAL MUSEUM OF ASIAN ART. WASHINGTON DC

=

QO Allrights reserved



iLe Point

» 16 October 2025 - N°2777

COUNTRY:France CIRCULATION :399291
PAGE(S) :128-131 AVE :86,7 K€

SURFACE :313 % AUTHOR :Jérome Cordelier
FREQUENCY :Weekly

En tant que prophéte, quel est son message?
SiI'on considere que le Coran est son message,
celui-ci est reconnaissable par tout Juif et tout
chrétien. D’abord, le monothéisme: Dieu est un.
Ensuite, le prophétisme: ce Dieu parle a des
hommes qui transmettentson message
aleurpeuple. Puislesfinsdernieres:le
Jugement dernier. Voilal’essentiel. Mais
il y a également, disséminées de ma-
niere plus subtile, des données spiri-
tuellestresintéressantes. Parexemple,
le role de la priere, le zikr, 'invocation
de Dieu. Les passages qui en parlent
sont tres souvent accompagnes de la
mention du cceur. Cette association
entre la priere et le cceur est tres pré-  «Le Mahomet des

sente dans le Coran. historiens », sous la
Comment expliquer, alors, la direction de Moham-
violence de certains passages? mad Ali Amir-Moezzi

Cespassagesappartiennentaleurtemps et John Tolan (Cerf,
etaleurslieux;autrementdit lhistoire 2208 p., 59 €).
etla géographie peuvent les contextua-

liseret doncmontrerleurcaractererelatifet acces-
soireparrapportad’autres passages quitransmettent

des messages essentiels d’ordre moral et spirituel.
Cestainsiquelavisionhistoriquea pu parexemple
contextualiser les passages ultraviolents de I'An-

«Mahomet est
un personnage qui réunit
beaucoup de contradictions. »

cien Testament en montrant leur archaisme et
I'impossibilité de leur application aujourd’hui.
Apreés les violences qui ont suivi la publica-
tion des caricatures de Mahomet, prenez-
vous des risques a publier « Le Mahomet des
historiens» en 2025?

Je ne crois pas. Les caricatures ont été percues
comme une offense par un certain nombre de
musulmans violents, minoritaires, je tiens a le
souligner. Celivre est uneapproche historienne,
philologique,anthropologique touta fait respec-
tueuse de son objet, la figure de Mahomet. Les
sourcessontluesavec deslunettescritiques, mais
avec respect et volonté de compréhension. Tout
en étant distancié, 'historien doit rester extréme-
ment respectueux de son objet et de ceux qui
croient @ PROPOS RECUEILLIS PAR JEROME CORDELIER

=

(O Allrights reserved



PHistoire

Ic

Institut I
frangais

d’islamologie

[ istoire |

g\

Histoire d’un prophete

S \__l
PARY < "



2/ Histoire d’'un prophete

s I. Institut . .
e L’{lstmre

L’Institut francais
d’islamologie

réé en 2022 et placé sous la tutelle du ministére de 'Enseignement supé-

rieur et de la Recherche, en partenariat avec Aix-Marseille Université,

I’Ecole normale supérieure de Lyon, ’Ecole pratique des hautes études,
I'Institut national des langues orientales, les universités Lumiére (Lyon 2) et
Jean-Moulin (Lyon 3) ainsi que 'université de Strasbourg, I'Institut frangais d’is-
lamologie, I'TF1, a essentiellement pour mission de développer « Iislamologie
fondamentale », la notion de fondement renvoyant, ici, aux sources scripturaires
de l'islam ainsi qu’aux différentes interprétations dont elles ont pu faire l'objet.
Lire, éditer, commenter, traduire, renvoie a ce qu'on appelle, depuis le xv¢ siecle,
les humanités, grace auxquelles les différentes religions du Livre n’ont jamais
cessé de converger. La philosophie, I'histoire, 'anthropologie et les sciences so-
ciales, disciplines dont les fondements humanistes ne sont plus a rappeler, ne
sont pas oubliées non plus. La mise en valeur du patrimoine islamique constitue
ainsi 'un des piliers de I'action de I'Institut, dans toutes ses langues d’expression :
arabe, persan, turc, indonésien, etc.

Développer la recherche, diffuser le savoir

Autour de cette mission fondatrice, quatre axes fondamentaux ordonnent les
activités de I'IF1. Le premier axe consiste a soutenir la relance de la recherche
en islamologie, au sein des établissements de I'enseignement supérieur, tout
particuliérement parmi ses partenaires. Ensuite, il lui revient d’étoffer l'offre de
formation universitaire en islamologie, en soutenant 'ouverture de nouveaux
diplomes, autant a 'attention des étudiants que du monde professionnel. En
troisiéme lieu, il s'implique dans le développement du rayonnement de I'isla-
mologie francaise a I'international. Enfin, fort de son expertise scientifique, I'TFI
est un interlocuteur privilégié pour assister et conseiller la puissance publique.

Les colloques de I'lFl a venir :

« Arts et ornements en Islam ».
(en partenariat avec Aix-Marseille
Université)

« Croyances, sciences et raison »
(ala Sorbonne, en partenariat avec
I'Université Mohammed-Ben-Zayed
d’Abu Dhabi)

Président de 'Assemblée
généralede l'IFI :
Claudio Galderisi
Directeur : Pierre Caye

l’h’stoire

Revue mensuelle créée en 1978,
éditée par Les Editions L’Histoire
41 bis, avenue Bosquet, 75007 Paris

Président-directeur général et
directeur de la publication :
Claude Perdriel

Partenariats et événements :
Alain Scemama

Directrice de la rédaction :

Valérie Hannin

Chef de rubrique : Ariane Mathieu
Chargée de projets et partenariats :
Lucile Juteau

Rédaction et suivi éditorial :

Huguette Meunier, Sophie Le Gallo
Directrice artistique : Marie Toulouze
Service photo : Jérémy Suarez-Lalouni

Dépét légal octobre 2025. © 2025 Editions L'Histoire.
Origine du papier : Espagne - Fibres recyclées : 0% - 100 % PEFC
Imprimerie : DB Print - Fabrication : Créatoprint

Président du conseil scientifique :
Mohammad Ali Amir-Moezzi

Directrice adjointe scientifique :

Juliette Dumas

Directeur adjoint administration, finances :
Gaspard Azéma

P ble des relati
internationales : @
Maroun Aouad &
Chargé de communication : ﬁ
Cédric Baylocq
Secrétaire de direction : E
Ariane Krafft

D)

PEFC’

10311201

Conté pEFC.
petcrance o

Igmet
Histoire d°un propaete
A

COUVERTURE :

En fond : le Prophéte Muhammad en
priere aux portes de I'Enfer, miniature
du Livre de Uascension du Prophéte, 1436
(BNF, Manuscrits, Suppl. Turc 190,
folio 44).

Au premier plan a gauche : le nom du
Prophete Muhammad calligraphié deux
fois en symétrie, par le calligraphe turc
Mohammed Hafiz al-Karmani, 1775
(Roland & Sabrina Michaud/
Akg-images) ;

Adroite : Muhammad visitant 'Enfer
avec 'archange Djibril (Gabriel), détail
d’une miniature du Livre de l'ascension du
Prophéte, 1436 (BNF, Suppl. Turc 190,
folio 61)

LInstitut francais
d’islamologie

Les défis de I'islamologie
De Pierre Caye

Un personnage
historique.

Que sait-on de sa vie ?
Par Mohammad Ali Amir-Moezzi

Vu d’Occident

Par John Tolan

Le Prophéte, ses femmes
et Voltaire
Par Juliette Dumas

L’affaire Rodinson
Par Dominique Avon

Représenter Muhammad
en terres d’Islam
Par Christiane Gruber

Sur les traces du
Prophete. Enquéte sur
les reliques

Par Julien Loiseau



Histoire d’'un prophete

Les défis de
I'islamologie

islamologie fondamentale, c’est-a-
dire I'étude et I'édition scientifiques
des sources de la culture islamique,
est une science en perpétuel renouvellement
a qui 'avenir appartient : des millions de ma-
nuscrits dorment inconnus, non répertoriés,
dans les bibliotheques du Moyen-Orient, en
Inde du Nord ou encore en Russie et dans ses
anciennes républiques d’Asie centrale. Parmi
eux, figurent des centaines d’ceuvres dont on
ignore non seulement le contenu mais aussi le
titre. C'est dire combien I'islamologie est une
promesse de nouvelles connaissances. Notre
collégue Maroun Aouad, fort de son excep-
tionnelle expertise des bi-
bliotheques du monde
arabo-musulman, vient
ainsi de découvrir et d’édi-
ter le Commentaire moyen
a la Métaphysique d’Aris-
tote, d’Averroes, que 'on
croyait définitivement
perdu. Une telle recherche
rencontre de nombreux
obstacles, d’abord de nature géopolitique
puisque les fonds en Iran ou en Russie, mais
aussi en Syrie ou en Irak sont difficiles d’acces,
mais surtout financiers. Il faudrait que le pa-
trimoine écrit puisse bénéficier des mémes
moyens que le patrimoine archéologique. A ce
titre, 'Institut frangais d’islamologie (IFI) or-
ganise des ateliers de formation a la codicolo-
gie en Turquie, au Liban, dans les Emirats,
voire dans les républiques caucasiennes.
D’une facon générale, la création de I'IFI et
la spécificité de son cadre institutionnel s’ins-
crivent dans une nouvelle politique nationale
et durable de soutien a la recherche en islamo-
logie, que je souhaite voir s’étendre a d’autres
domaines des sciences humaines et sociales.
Les événements du 7 octobre 2023 ont en-
trainé une forte polarisation du débat poli-
tique en Europe qui rend moins aisé le dia-
logue entre les cultures. Pour parer a cette
situation, nous avons pour objectif de dé-
fendre les savoirs contre toute manipula-
tion politique, religieuse, idéologique. Nous

nous efforcons aussi d’étendre notre horizon
pour échapper au piége identitaire qui me-
nace tout ce qui concerne I'islam. Nous ve-
nons d’organiser, en partenariat avec 1'uni-
versité de Strasbourg, un colloque sur « La
diversité en Islam(s) », qui montre qu’on ne
saurait essentialiser les objets de l'islamolo-
gie, ni en privilégier certains au détriment
des autres. Nous organisons encore, du 15
au 17 décembre 2025 a la Sorbonne, en par-
tenariat avec l'université Mohammed-Ben-
Zayed d’Abu Dhabi, un non moins important
colloque intitulé « Croyances, sciences et rai-
son » qui questionne les trois grandes religions
du Livre au crible des exi-
gences les plus rigou-
reuses de la pensée. Nous
nous intéressons aussi a
la place qu’y occupent le
droit, les pratiques et les
moeeurs, ou encore aux
arts comme facteur de
dialogue et de pacifica-
tion entre les cultures.
Nous préparons sur ce dernier sujet, avec Aix-
Marseille Université, un colloque internatio-
nal en septembre 2026. Pour défendre cette
approche, nous pouvons compter sur le sou-
tien de nos partenaires internationaux de plus
en plus nombreux au Moyen-Orient comme
en Europe.

C’est dans une méme optique de diffuser
au grand public les acquis de I'histoire des
religions que nous proposons, en partena-
riat avec le magazine L'Histoire, ce fascicule
sur Mahomet. Celui-ci a été réalisé sous la di-
rection de Mohammad Ali Amir-Moezzi, pré-
sident du conseil scientifique de I'IFI, et de
Juliette Dumas, directrice adjointe scienti-
fique de I'IFI. Ce dossier accompagne la paru-
tion en novembre, aux Editions du Cerf, d’'un
ouvrage monumental : Le Mahomet des histo-
riens, dirigé par Mohammad Ali Amir-Moezzi
et John Tolan.

Pierre Caye
Directeur de UIFI



4/ Histoire d’'un prophéte

Un personnage historique

Entretien avec Mohammad Ali Amir-Moezgi

T R R ———

Sur cette miniature persane du Jami al-tawarikh (vers 1307), le jeune Muhammad, qui n’a pas encore recu la
Révélation, démontre sa capacité a résoudre les conflits entre les clans Quraych, qui veulent tous avoir I’honneur de placer
la Pierre noire dans la maconnerie de la Kaaba, lors de la reconstruction du sanctuaire. Il propose de poser la pierre sur un
tissu pour que tous les clans contribuent ensemble a la positionner. Muhammad porte la barbe et les cheveux longs, mais pas
de moustache : la Tradition insiste sur I’harmonie de ses traits et de sa carrure, tout chez lui étant équilibré et sans exces.

EDINBURGH UNIVERSITY LIBRARY, MS. OR. 20 FOLIO 45R ; NPL/OPALE.PHOTO



/5

HANNAH ASSOULINE/OPALE.PHOTO — INDEX/COLL. CHRISTOPHEL

Qui était vraiment
Muhammad ou
Mahomet, comme
Uappellent les Frangais ?
Le récit de sa vie,
transmis par la
tradition religieuse
musulmane depuis
le Moyen Age, est
en grande partie
légendaire, mais
les historiens,
aujourd’hui, sont
capables de mieux
le cerner.

Tout part d’une définition simple : la
cinquantaine d’auteurs sont des his-
toriens ou historiennes ; et il n’y a
pas d’approche confessionnelle dans
le livre. 1l s’agit de proposer une his-
toire la plus objective et la plus col-
lective possible, qui se distancie des
nombreuses narrations a visées apo-
logétiques ou polémiques de la vie du
Prophete de l'islam.

Lidée, surtout, a été de comprendre
I’évolution des représentations de
la figure de Muhammad et sa pré-
sence dans les différents domaines

L’AUTEUR Directeur d’études
émeérite a I’'Ecole pratique des

: hautes études,
Mohammad Ali
Amir-Moezzi vient
de diriger, avec John
Tolan, Le Mahomet
des historiens (Cerf,
2025).

de l'islam, de la mystique a la philo-
sophie. Nous avons ensuite cherché a
montrer la transformation du regard
porté sur Muhammad a travers les
époques en dehors de l'Islam, avec la
bascule qui s’opere en Occident entre
le Moyen Age et la Renaissance puis
les Lumiéres, quand la « révolution

Le nom de Muhammad
apparait pour la premiére fois dans les
inscriptions de fondation du Dome du
Rocher, a Jérusalem, achevé en 692.

philologique » conduit les savants oc-
cidentaux a s’intéresser a d’autres re-
ligions que la leur, et plus seulement &
des fins de controverse. Il s’est agi aussi
de montrer I'évolution de cette repré-
sentation dans I'art, jusqu’a I'Epoque
contemporaine et au cinéma. Les deux
derniers chapitres sont davantage
historiographiques et permettent de
connaitre les images de Muhammad
chez les islamologues modernes et
contemporains.

Mahomet est le nom francisé de
Muhammad depuis le x11¢ siecle,
que l'on trouve par exemple dans La
Chanson de Roland. Si, selon les chro-
niqueurs arabes, Muhammad est le
nom que le Prophéte employait lui-
méme, il faut garder en téte que ce
n’est sans doute pas son prénom
d’origine mais probablement plutot
son surnom prophétique, qui signifie

DATES-CLES

Le royaume de Himyar,
converti au judaisme, étend
son controle sur le sud-
ouest de la péninsule
Arabique. Le polythéisme
arabe recule.

Conquéte de Himyar par le
royaume chrétien d’Aksum.

Selon la Tradition,
naissance de Muhammad
a La Mecque.

Muhammad recoit ses
premiéres révélations.

Hégire. Muhammad s’exile
de La Mecque et établit sa
communauté a Médine.
Date retenue comme début
du calendrier musulman.

Muhammad méne une
guerre contre les Mecquois
et affirme son autorité sur

une partie de I'Arabie.

Selon la Tradition, mort de
Muhammad a Médine et
lutte pour sa succession.

Régne des quatre premiers
califes, dits « Rashidun »,
jusqu’a I'assassinat d’Ali.

Régne de Muawiya,
fondateur de la dynastie
des Omeyyades.

Régne d’Abd al-Malik :
fixation du texte du Coran.

Compilation de la Sira.

Composition des grands
recueils de hadith.

Premiére traduction du
Coran, en latin, entreprise
par Pierre le Vénérable,
abbé de Cluny.



6/

Histoire d’'un prophéte

«digne de louanges » ou « le loué ».
Auparavant, il s’appelait peut-étre
Qutham, un prénom alors courant. Il
est possible que Muhammad ne soit
méme pas un prénom arabe, puisque
personne ne semble s’appeler ainsi
avant lui. Les sources sur 'onomas-
tique arabe affirment qu’il a existé
d’autres Muhammad a son époque,
mais ceux-ci n’ont aucune consis-
tance historique. Peut-étre ont-ils été
créés apres coup par les musulmans,
pour cacher le fait qu’il s’agissait d'un
prénom sans précédent ? L'origine de
ce nom suscite de nombreuses hypo-
theses. Il viendrait, selon certains his-
toriens, de Manuhmed, variante ma-
nichéenne d’un nom en avestique
signifiant « la bonne pensée ».

Quoi qu'il en soit, méme dans les
quelque 6200 versets du Coran, le
nom de Muhammad n’apparait que
quatre fois, une cinquiéme fois sous
la forme « Ahmad ». Si l'origine de ce
surnom reste une question ouverte,

.:.L _ ls 97 -—n:j i ;L(
& .".I“- 'z_L rL
R i sl

sl of (img 7 -
M asmw { LSl ,
(T b o e

Aﬁk!p'/,,a b Lol

ce qui est certain, c’est que celui-ci
se stabilise au vie-viie© siecle, apres
qu’il a été gravé en 692 parmi les
inscriptions a I'intérieur du Déme du
Rocher, a Jérusalem. Et encore, cette
dénomination connait des variantes
selon les régions et les dialectes,
entre « Mohammed », « Mahmed »,
« Mehmet » ; variations liées aussi aux
caractéristiques del'alphabet arabe : les
voyelles ne sont pas systématiquement
écrites. En Occident, les transcripteurs
de l'arabe ont eux-mémes hésité
entre « Mahumet », « Mohammed »,
« Mamed » ou « Moameth ». C’est
finalementla francisation « Mahomet »
qui s’est imposée.

Depuis dix ans, des polémiques ont
surgi a propos de ce dernier nom.
Certaines mouvances salafistes, qui
suivent une approche trés rigoriste de
I'islam sunnite, considérent qu’il s’agit
d’'une déformation outrageante du
nom en expliquant que « Mahomet »
viendrait de ma humida, forme

) Wil ,[k/';,f;..__l. e s 1)

=

o e e e s |
.l {’ 3<=f—‘_£.’l l=1L, #==ls

e ] V.._:_-J =
Loae D e P
ol i g L Tl

L Is.u.nw’ Y
i ]

A i ims

Le plus ancien Coran

Le Coran est le livre sacré de I'islam : il contient la parole

de Dieu, révélée en langue arabe a Muhammad a La Mecque
puis a Médine entre 612 et 632, que ses proches mettent par écrit. Les historiens
admettent que la version définitive du texte que nous connaissons fut fixée a
la fin du vie siécle, sous le réegne d’Abd al-Malik (685-705), mais qu’il en a existé
d’autres versions auparavant. Les deux feuillets ci-dessus, conservés par
I'université de Birmingham et récemment sortis de I’oubli, ont été analysés en
2015 par le carbone 14 : la peau de mouton utilisée comme support daterait
de I’époque méme oii vécut Muhammad (selon la tradition islamique, entre 570
et 632). Ces extraits du Coran seraient donc parmi les plus anciens connus.

verbale qui signifie « il n’est pas digne
de louanges ». Cela me semble aber-
rant : il est évident que ceux qui ap-
pelaient Muhammad « Mahomet » au
X1 siecle n’avaient nulle intention de
déformer le terme musulman ! Nous
avons donc décidé, dans le titre, de
garder le terme plus connu du public
francophone et d’exposer, dans l'intro-
duction, T'histoire et les polémiques
sur cette appellation.

La figure de Muhammad comme
Prophete de la nouvelle religion im-
périale se fixe vraiment sous le régne
d’Abd al-Malik (685-705), au moment
ol I'empire trouve a la fois un nom
pour sa religion (I'islam) et son Livre.
Les recherches les plus récentes sug-
gerent en effet que la version du Coran
que nous connaissons aujourd’hui (le
Coran que I'on peut dire « impérial »)
n’a vraiment été fixée et publiée que
sous son régne, a I’encontre du récit
traditionnel qui date cette fixation du
régne d’'Uthman (644-656). Deés lors,
on peut supposer qu’en un demi-siécle
et comme en témoignent certaines
sources islamiques, beaucoup de mo-
difications ont pu étre apportées au
texte coranique, notamment en ce qui
concerne la question si sensible de la
succession de Muhammad - sur la-
quelle se jouela dissidence du chiisme.

Mais ce n’est pas dans le Coran qu’il
faut chercher la vie de Muhammad.
Les deux autres sources arabes ma-
jeures longtemps utilisées par les his-
toriens et les théologiens pour écrire
la vie du Propheéte de l'islam sont la
Sira et les hadith (« récits »), qui for-
ment ensemble I'essentiel de la Sunna
(«la Tradition »). Or ces sources posent
d’immenses problémes.

La Sira, « Vie exemplaire », déroule,
dans l'ordre chronologique, une des-
cription de la vie de Muhammad pra-
tiquement jour par jour (cf. page ci-
contre). Elle rassemble les multiples
traditions transmises a son sujet a par-
tir du début du virr siécle de I'ere chré-
tienne, soit prés d’'un siécle apres sa
mort en 632, selon la Sunna. La plus

BIRMINGHAM UNIVERSITY, CADBURY RESEARCH LIBRARY, 1572A ; PICTURES FROM HISTORY/BRIDGEMAN IMAGES



/7

BNF, MANUSCRITS, PERSAN 54 FOLIO 187

La Sira, biographie officielle

Ensemble de récits
édifiants sur la vie de
Muhammad, la Sira

est une « légende dorée »
qui en dit peu sur

sa vie effective, mais
beaucoup sur la pensée
des musulmans

des vir-x¢ siecles.

Que raconte-t-elle ?

a Sira narre l'itinéraire
L d’un homme mecquois,
extrémement
intégre, d’'une moralité sans
faille. Orphelin et pauvre, il
est recruté par une veuve
puissante nommée Khadidja,
possédant plusieurs caravanes.
Elle sera par la suite sa
premiéere épouse. Muhammad
devient ainsi caravanier.

Féru de spiritualité, il apprécie
les retraites dans des endroits
isolés comme une caverne dans

les monts qui dominent

La Mecque. C’est a Muhammad
que Dieu révele sa parole en
arabe, par 'intermédiaire de
Parchange Djibril (Gabriel), verset

Muhammad parle a sa future épouse,

Khadidja, une veuve riche et plus agée  Leurs deux enfants, Hasan
que lui (miniature persane, 1581).

précise qu’apres chaque
révélation, Muhammad
transmet les versets
communiqués par Dieu a

ses fidéles, qui les apprennent
par coeur et les récitent (quran,
coran, signifie dans ce contexte
«récitation »). Et, pour éviter
que la parole de Dieu ne

se perde avec la mort de

ceux qui 'ont mémorisée,

les versets sont collectés et
rassemblés dans un livre.

En ce qui concerne sa vie
privée, le Propheéte, apres la
mort de sa premiere épouse
Khadidja, aura beaucoup
d’autres épouses (entre

neuf et treize), dontil a
plusieurs enfants. Tous ses

fils meurent en bas age. Trois
des quatre filles qu’il a eues
avec Khadidja meurent jeunes.
La seule a connaitre

une postérité est Fatima,
mariée avec Ali, quatriéme
calife (« successeur » ou
«lieutenant ») et premier
imam (« guide ») des chiites.

et Husayn, sont donc les seuls

apres verset, pendant plus de vingt
ans, a partir de ’age de 40 ans,
jusqu’a sa mort, vers 60 ans. Il la
recoit d’abord a La Mecque mais,
alors qu’il commence a précher
pour sa nouvelle mission,

son message prophétique, les
Mecquois lui deviennent hostiles
et finissent par le chasser.

Il part donc trouver refuge a
Médine, ou il part en exil (hijra)
avec ses compagnons en 622, lors
de I’épisode appelé « ’hégire ».

Il arrive a fédérer de nombreuses
tribus médinoises, pour la plupart
juives, puis méne des batailles

descendants
LE MOT masculins du

contre sa propre Prophete.
tribu et reconquiert Lautre femme
La Mecque. La Sira, dont parle le plus
Alafin de savie, « Vie exemplaire », la Sira est Aicha,
pratiquement rassemble, dans I'ordre une de ses épouses
tous les Arabes se chronologique, les qui a joué un role
sont ralliés a son nombreuses traditions majeur. Elle est
message transmises sur la fille du calife

s . Muhammad a partir .
prophethufa. Il fait du début du vi® sidcle Abu Bakr, premier
alorsle projet de de I'ére chrétienne. successeur du
batailles contre Prophete. Elle
Byzance sans y reste politiquement
parvenir, et meurtenl’an 11 de active apres la mort de
I’hégire, ce qui marque aussi la fin Muhammad, poursuivant
de la Révélation. La Tradition de sa haine Ali et Fatima.




8/ Histoire d’un prophete

ancienne Sira « officielle » connue
est celle d’Ibn Hicham (mort vers
833), en partie fondée sur une pre-
miere ceuvre perdue, celle d’Tbn Ishaq
(mort vers 767). Ce qu’il faut bien
comprendre, c’est que cette biogra-
phie commandée par le pouvoir, a vi-
sée exégétique et apologétique, retra-
vaille une littérature antérieure pleine
de contradictions, qui n’a été uniformi-
sée que lorsque 'empire islamique des
Abbassides (750-1258) est devenu suf-
fisamment puissant pour avoir besoin
d’un récit officiel, prestigieux et le plus
lisse possible surla vie de son Prophéte.

Lhistorien, bien stir, doit passer au
crible ces contradictions et ces diver-
gences en prenant en compte le statut
des auteurs et le contexte dans lequel
ils écrivent, leurs relations avec le pou-
voir et avec les factions dissidentes de
I'islam. Cependant, malgré ses contra-
dictions, la Sira reste importante au-
jourd’hui pour les croyants, et inté-
ressante a historiciser. Les mystiques
se concentrent sur les relations de
Muhammad avec Dieu, sur ses temps
de recueillement et ses priéres. Les
djihadistes se préoccupent plutét de
la dimension guerriere de sa vie. Le
Muhammad des mystiques sunnites
est plus soucieux de la dimension

Le sceau des
prophetes

Le mot prophéte sert a
traduire le mot arabe nabi

ou ’expression rasul Allah
(«messager de Dieu »). Le
Coran en évoque prés de 25.
Le premier d’entre eux est
Adam et le dernier est
Muhammad, le « sceau des
prophetes », qui clot donc une
lignée prophétique. Il est celui
dontIsa (Jésus) a annoncé la
venue prochaine. La plupart
des prophetes de I'islam sont
d’inspiration biblique : Ibrahim
(Abraham), Moussa (Moise),
Dawud (David), Suleyman
(Salomon), Nuh (Noé), Job,
Yahya (Jean le Baptiste), Yussuf
(Joseph) ou Isa (Jésus) pour
les plus notables. Plusieurs
prophétes arabes sont aussi
mentionnés (Salih, Houd et
Shuayb). Les prophétes
coraniques ne prédisent pas
Pavenir, mais sont chargés
d’annoncer la parole divine.

spirituelle, tandis que celui des textes
chiites est un étre de lumieére, un étre
théophanique. La majorité des récits
portent sur ses grandes qualités mo-
rales qui doivent servir d’exemple,
comme sa clémence et sa générosité a
I'égard de ses ennemis, sa bienveillance
al'égard de la veuve et de I'orphelin.
Le Prophéte constitue ainsi, selon les
époques et les lieux, une sorte d’hori-
zon moral a vocation exemplaire.

L’autre source arabe majeure utili-
sée pour écrire la vie de Muhammad
est constituée par les hadith, qui rap-
portent, eux, les paroles et les actes
de Muhammad et de ses compagnons
ainsi que de certaines de ses épouses.
Sources normatives pour les théolo-
giens et les juristes, ils servent d’inter-
prétation au Coran et ont été mis par
écrit dans une série de recueils surtout
a partir du 1x° siécle.

La aussi, on a affaire a une littéra-
ture immense, qui comporte des mil-
liers de textes. Ces récits s’appuient
en principe sur des témoignages. Le
transmetteur est toujours cité, I'objec-
tif étant de remonter de transmetteur
en transmetteur pour arriver aussi prés
que possible de la parole du Prophete.
Des récits de plus en plus anciens ont
ainsi été découverts peu a peu. Mais, 1a

Manuscrit turc du Moyen Age sur I’ascension céleste du Prophéte (miraj), au cours
de laquelle il rencontre les prophétes qui I’ont précédé (a gauche) et est initié aux Fins derniéres de I’humaniteé.

BNF, MANUSCRITS, SUPPL TURC 190 FOLIO 5V



/9

CAIRO, EGYPTIAN NATIONAL LIBRARY, MS. FARSI 579 ; ROLAND & SABRINA MICHAUD/AKG-IMAGES

encore, méme les plus vieux datent de
plusieurs décennies apres la mort de
Muhammad. De plus, les hadith ont
été écrits par des factions rivales qui se
battaient entre elles : chacun rédige,
voire forge des hadith pour justifier ses
idées théologico-politiques, d’ot des
récits trés divers sur la vie du Prophéte,
souvent orientés ou légendaires.

Les prétendues données biogra-
phiques que ces sources nous donnent
sur la vie de Muhammad sont tres
contradictoires, méme pour les
choses les plus simples. 11 existe ainsi
de grandes divergences sur la date
de sa naissance et de sa mort, celle
de I'hégire (le départ de Muhammad
vers Médine, fixé par la Tradition en
622, qui marque le début de l'ére is-
lamique), le nombre de ses épouses
(variant de neuf a treize), celui de ses
enfants (variant d’un a treize), sur ses
batailles ou encore sa personnalité. On
a tantot affaire a un Muhammad médi-
tatif, qui n’aime que la priere, pauvre,
trés altruiste et presque féministe,
tantdt a un Muhammad tortionnaire,
riche, chef de guerre, prompt a tuer,
misogyne... Le Muhammad histo-
rique est perdu dans ces discordances.

Muhammad n’est pas un person-
nage légendaire : il a bel et bien
existé. D’apres la Tradition, il est né
a La Mecque et appartient a un clan,
celui des Hachémites de la tribu des
Quraych (ou Quraychites), une tribu
arabe parmi d’autres.

La Mecque est une toute petite ville
enclavée entre des reliefs volcaniques
faits de montagnes noires basaltiques.
C’est un lieu de pélerinage, qui abrite
un sanctuaire, la Kaaba, otli, deux ou
trois fois par an, les gens des tribus
d’Arabie affluent par milliers, mais sa
population n’y dépassait guére 500 a
600 personnes. Il faut dire que c’est un
lieu quasi invivable du fait de la cha-
leur et du manque d’eau. Médine, en
revanche, était une oasis florissante,

Cette
représentation est une des plus
anciennes connues de Muhammad
(miniature, Bagdad, 1217). Le Prophéte
y est montré débattant avec deux
chrétiens de Najran de la nature divine
ou non de Jésus.

dotée de palmeraies et abritant de
nombreuses tribus, dont la plupart
étaient déja judaisées depuis long-
temps. On sait aujourd’hui qu’a cette
époque, les villes principales de I'Ara-
bie occidentale (La Mecque, Médine
et Taif) avaient déja été gagnées par le
monothéisme, alors que le paganisme
subsistait encore chez les Bédouins
du désert. Dans ce contexte, il est pro-
bable que le sanctuaire de la Kaaba
était commun a ces deux populations
et mélait plusieurs dévotions, abritant
aussi bien des idoles polythéistes que
desicones de Marie et de Jésus. De fait,
on peut déduire de son instruction re-
ligieuse que Muhammad appartenait
a une culture urbaine, donc certaine-
ment monothéiste, dans un ensemble
ol subsistait du polythéisme.

Le clan de Muhammad s’occupait
probablement des affaires religieuses :
les Hachémites sont les gardiens du
temple de la Kaaba. Dans la tribu, un
autre clan, celui des Omeyyades, est
sans doute plutét chargé des affaires
économiques.

Qu'il soit du clan qui s’occupait des
choses religieuses n’empéche pas qu'il
ait été marchand-caravanier, comme
le raconte la Tradition. Ces marchands
exportaient du cuir de La Mecque et
y importaient épices et autres den-
rées, a travers toute I’Arabie, jusqu’a
la Syrie et la Palestine. La Tradition
affirme que la tombe de l'arriére-
grand-pere de Muhammad (Hachim
ibn Abd Manaf, qui donne son nom au
clan des Hachémites) se situe a Gaza,
ou il se rendait pour ses affaires. C'est
peut-étre lors de ses voyages qu'il est
allé jusqu’a Jérusalem. Sa premiere
épouse, selon la Tradition, Khadidja,
était une femme puissante, dont
l'oncle était un moine chrétien, ce qui
est une bonne attestation de ’'ancrage
du monothéisme dans la région. Elle
possédait plusieurs caravanes et fit
sans doute de lui un homme riche.

Mais de sa famille, on sait en réa-
lité peu de choses. La Tradition re-
connait comme famille immédiate et
officielle sa fille Fatima, ’époux de
celle-ci, Ali, qui est aussi le cousin ger-
main du Prophéte, et leurs fils Hasan
et Husayn, la seule descendance male
du Prophéte. Ils sont comparables a la
« Sainte Famille » chrétienne : on les
appelle « les Cinq du Manteau » ou les
ahl al-bayt, «les gens de la demeure ».
D’ailleurs, I'existence des descendants
de Hasan et Husayn (les chérifs) est
bien attestée historiquement.

Si Muhammad eut d’autres en-
fants avec d’autres femmes, ceux-ci
ne sont pas connus. La Sira rap-
porte qu’ils n’ont pas survécu long-
temps. Se sont-ils évaporés dans les
sources ? Les a-t-on volontairement
fait disparaitre ? Rappelons que dans
la tradition orientale, le fils d’'un pro-
phete est également un prophete. Or
Muhammad devait étre le dernier pro-
phete avant la fin du monde. 1l fallait
dongc, pour cela, qu’il n’ait pas de fils.
Mais ce n’est la qu'une hypotheése...

La Tradition veut que Muhammad
ait été monogame du vivant de
Khadidja, puis qu’il ait eu ensuite,
apres la mort de cette derniére, beau-
coup d’épouses. A I'époque, il n’exis-
tait pas encore en Arabie de précepte
sur le mariage — le droit musulman
(qui restreint a quatre le nombre



10/

Histoire d’'un prophéte

d’épouses simultanées, sans te-
nir compte des concubines) com-
mence a étre codifié dans le courant
du vir® siécle. Les mariages servaient
surtout a consolider les alliances po-
litiques chez les hommes de pouvoir.
Muhammad n’échappe pas a la regle.
Les femmes qu’il épouse, selon les dif-
férentes traditions, sont treés souvent
desfilles de chefs de tribu : Aichaestla
fille d’Abu Bakr, qui va devenir le pre-
mier calife, Hafsa est celle d’'Umar, qui
sera le deuxieéme calife.

Pas encore lorsqu'’il est a La Mecque,
selon la Tradition. Il devient chef de
communauté, puis chef de guerre
a partir du moment ot il s’exile a

Médine. Autrement dit, le message
mecquois de Muhammad est trés pa-
cifiste et apocalyptique, et son mes-
sage médinois se fait beaucoup plus
politique.

Jusqu’a il y a peu, les historiens
considéraient qu’a cette époque, en
Arabie, le clan des religieux dominait.
On s’accorde plutdt aujourd’hui pour
dire que les Omeyyades dominaient
les Hachémites. Dans ces condi-
tions, on peut imaginer que, lorsque
Muhammad a commencé a précher
son message apocalyptique et a ral-
lier de nouveaux compagnons dans
les couches plut6t inférieures de la so-
ciété, il a été percu comme une menace
par le clan rival, et a été chassé, pour
cette raison, avec ses compagnons.

Réfugié a Médine, il va, petit a pe-
tit, en quelques années, rallier a son
message certaines tribus médinoises,

tandis que d’autres vont résister.
C’est a ce moment-la que les tensions
s’amorcent, jusqu’a ce que Muhammad
se sente suffisamment puissant pour
essayer d’'unir les Arabes. Il commence
par reconquérir La Mecque. L3, il finit
par 'emporter sur les Omeyyades.
Mais il ne faut pas imaginer de san-
glantes batailles : il est plus vraisem-
blable que ceux-ci, sentant qu'’ils ne
peuvent plus résister, se rallient et se
convertissent a son message.

Apres la « conquéte » de La Mecque,
on distingue deux groupes : ceux que
jappelle « les pacifiques », qui veulent
préparer la fin des temps en incitant
les individus au repentir par le jetine,
la priere, la bonté et 'aumone ; et
ceux que jappelle « les militants »,
qui veulent préparer le monde a ’apo-
calypse et au Jugement dernier par
la force, avec deux motivations : la
guerre et la constitution de butin, pour
financer le pouvoir. Or je pense que
ces derniers sont trés probablement
les Omeyyades convertis : ce sont eux
que le Coran appelle « les hypocrites »
ou « les opportunistes ».

Dans la période de dix ans entre
I’hégire a Médine et la mort de
Muhammad, soit de 622 a 632, de
multiples guerres sont menées pour
rallier, sous son autorité, les tribus de
la région. Si les batailles sont racon-
tées en détail dans la Sira et les hadith,
les historiens sont en réalité tres incer-
tains de leur nombre. La non plus ce-
pendant, il ne faut pas imaginer des
guerres sanglantes entre des armées
structurées avec des masses de soldats
comme chez les Romains ou chez les
Iraniens. Il faut se souvenir aussi de
la population trés restreinte vivant
a La Mecque et se représenter que
les citadins sont seulement quelques
milliers a Médine et Taif. Les rivali-
tés entre tribus s’apparentent sans
doute ainsi davantage a des sortes de
duels : plusieurs rangées de soldats

Sur cette
enluminure du Siyar-i Nabi, une
traduction turque de la Sira,
Muhammad, portant son étendard,
recoit de I’archange Djibril (Gabriel)
le message qu’il sera victorieux a la
bataille d’Uhud (Topkapi, xvi siécle).

BILDARCHIV STEFFENS/BRIDGEMAN IMAGES



/11

se mettent face a face, mais seuls des
héros ou des champions sortent des
rangs et s’affrontent. Ils sont accom-
pagnés par des rajiz, des poétes de
guerre, qui, eux, se provoquent dans
des joutes verbales.

Quoi qu’il en soit, il semble qu’a un
moment, Muhammad et les tribus
qu’il fédere se pensent suffisamment
solides pour essayer de conquérir
Jérusalem contre les Byzantins afin, 1a
aussi, de préparer le monde ala fin des
temps : mais la bataille de Muta est une
défaite. Jérusalem ne sera conquise
qu'apres la mort du Prophéte, peut-
étre en 638. A sa mort, Muhammad
contrdle seulement un petit ilot de
I’Arabie occidentale, que I'on peut
considérer comme un laboratoire, qui
se projettera par la suite bien au-dela :
ce sont ses successeurs qui vont pour-
suivre la conquéte, par I'épée, de toute
I'Arabie et au-dela. A partir du vir°® et
plus encore du vii® siecle, on changera
d’échelle avec les conquétes, ot de vé-
ritables armées se battent, parfois au
prix de plusieurs milliers de morts. En
trente ans, les Arabes assujettissent de
vastes territoires, allant des frontiéres
de la Chine jusqu’a 'Afrique du Nord,
avec une fulgurance seulement com-
parable aux conquétes d’Alexandre,
mais c’est une autre histoire.

Ernest Renan avait écrit cela dans
sa recension d’un livre de l'orienta-
liste allemand de la seconde moitié
du x1xe siecle, Gustav Weil. Ce der-
nier considérait alors que les sources
islamiques dont nous avons parlé, la
Sira et les hadith, étaient des sources
fiables qui permettaient une véritable
histoire critique des commencements
del'islam. Il consacra plusieurs études
a la personne de Muhammad, dont
une biographie compléte (Mohammed
Der Prophet, 1843) et une traduc-
tion de la Sira d’Ibn Hicham. Weil et

L’Arabie de Muhammad

EMPIRE ROMAIN D'ORIENT 2, o v d u, (1L \
32 o Yo, & - EMPIRE PERSE
o 9Jérusalem = 2% e A
Gaza ' \riita i e
Pétra =
O I~
O.. . :—
Alla oTabuk- :
) AI—Hij'y WINSUL/EARABIQUE Khatto sique
’,;. / ////// “ 1
& //// ’Yatléb//('r\ﬁ/é'dine) g
< J S
Bé@/%/////////
Z
A
777777
,/O/lja/M/e/c/
Hunai!%/;a’l' /
7 ; .
// Empire romain d'Orient
//// Empire perse sassanide
//'/\'l/ajra Zone disputée
Royaume d’Aksum
2 Royaume de Himyar
g Adulis Route commerciale
g o) Désert
8 OAksum
£ ' ROYAUME D’AKSUM 7/ Région contrélée par
€  500km ¢

Muhammad a sa mort

La région qui voit naitre Muhammad vers 570 est une zone disputée entre

Byzance, la Perse sassanide et le royaume d’Himyar, qui a été juif, puis
chrétien. Muhammad s’exile de La Mecque a Yathrib (Médine), puis unifie
les tribus arabes et reconquiert La Mecque. A sa mort, en 632 toujours
selon la Tradition, il domine I’essentiel de la partie occidentale de la
péninsule Arabique. Ce sont ses successeurs, en sortant de la péninsule,
qui font de I'islam une religion impériale.

Renan, comme d’autres savants de
I’époque, ont trop fait confiance a la
valeur historique de ces textes.

Au début du xx° siécle, quelques
années apres eux, d’autres études cri-
tiques de la vie de Muhammad ont
été menées, par exemple par |'Italien
Leone Caetaniou par les péres deI'isla-
mologie moderne, Ignaz Goldziher ou
Joseph Schacht. Entre-temps, d’autres
sources avaient été découvertes, per-
mettant de remettre sérieusement
en doute la crédibilité des sources
connues jusque-la. Le sommet de cette
histoire critique, qui est peut-étre allé
trop loin, a été atteint dans les années
1970 avec le livre retentissant des his-
toriens britanniques Patricia Crone et
Michael Cook Hagarism. The Making
of the Islamic World (publié en 1977
par Cambridge University Press). Il

remettait radicalement en doute, en
s’appuyant sur d’autres catégories de
sources, le récit hérité de la tradition
islamique, par exemple sur le role éco-
nomique de La Mecque, les modalités
de la formation du Coran, ou I'appar-
tenance religieuse de Muhammad ou
encore l'objectif de sa mission.

Il s’agit par exemple de chroniques
monastiques chrétiennes, principa-
lement composées en syriaque ou
d’autres langues des christianismes
orientaux, de sources juives ou encore
de livres d’histoire universelle écrits
en milieu chrétien a la fin du 1 ou au
1 siécle de I'hégire. Ce sont souvent
des sources polémiques qui, avec le



12 /

Histoire d’'un prophéte

temps, deviennent plus agressives,
en donnant de Muhammad I'image
d’un faux prophete de luxure, de pé-
ché. Il faut doncles prendre en compte,
elles aussi, avec un esprit critique.

Parmi les premieres sources figurent
des traités hérésiographiques, c’est-a
-dire concernant les hérésies. Par
exemple, le moine Jean Damascéne
(vers 675-749), dans son Livre des
hérésies, considere le message pro-
phétique de Muhammad comme une
hérésie chrétienne. Il parle d’'un chris-
tianisme en conflit avec la grande
Eglise catholique, c’est-a-dire « uni-
verselle », de Constantinople.

Une chronique syriaque de
Mésopotamie mentionne Muhammad
dés 640, soit quelques années seule-
ment apres sa mort supposée en 632,
a Médine. Des textes de I'époque, en
contexte juif, écrits en hébreu, ou en
contexte chrétien, dans les langues
des christianismes orientaux, c’est-
a-dire le grec, le latin et le syriaque,
attestent I'existence historique de ce
prophete et chef de guerre des Arabes.
On a aussi la trace d’une charte ap-
paremment établie par Muhammad
lui-méme vers 625, qui fonderait I'al-
liance entre les exilés mecquois et les
clans de 'oasis de Médine, ce que I'his-
toriographie appelle la « Constitution
de Médine ».

Il convient de prendre aussi en
compte des sources non écrites et en
particulier 'archéologie ou I'épigra-
phie. On sait désormais par exemple
que le calendrier de I'hégire a été em-
ployé dans des documents officiels et
privés (notamment des documents
égyptiens sur papyrus) et dans des graf-
fitis (gravés sur les itinéraires carava-
niers qui traversent toutes ces régions)
deés les années 640, soit une vingtaine
d’années seulement apres ’hégire,
signe que le récit de 'exil a Médine
avait rapidement marqué les esprits.

Les sources, désormais intégrées
dans I'étude des débuts de l'islam, qui
font parfois mention de Muhammad
en quelques lignes, disent souvent la
méme chose : il est venu annoncer la
fin du monde. Si cette nouvelle do-
cumentation permet surtout de réfu-
ter les doutes sur son existence histo-
rique, dans tous les cas, les certitudes

biographiques admises plus ou moins
par les historiens ne dépasseraient
certainement pas une page.

Cette question divise les historiens.
Je fais partie du groupe pour qui,
quoi qu’on en dise, la source la plus
fiable, quoique indirecte, sur la vie
du Prophete reste le Coran, méme s’il
parle trés peu de Muhammad. Et je
pense par ailleurs que I’élaboration du
Coran, au moins en partie, est 'ceuvre

Muhammad désigne Ali pour successeur (manuscrit chiite, Iran, v. 1307).

Muhammad n’a pas eu de fils et
n’a pas désigné de successeurs.
Les chiites ne reconnaissent pas
la légitimité des trois premiers
califes compagnons du
Prophete, qu’ils accusent d’avoir
usurpé le pouvoir en éloignant
Ali, le gendre et cousin de
Muhammad, considéré comme
le premier imam et 'unique
dépositaire de ’héritage
spirituel et politique du
Prophete. La nait le schisme
entre chiites (« partisans » d’Ali)
etla majorité des musulmans
qui se reconnaitront plus tard
dans le sunnisme (la « tradition »
du Prophéte). En 656, 'arrivée

d’Ali au pouvoir apres
Passassinat du troisieme calife
ouvre la premiére guerre civile
entre musulmans. Le conflit

se clot en 661 avec assassinat
d’Ali et la prise de pouvoir de
Muawiya. Il renait dés 680 avec
Pavenement de son fils, et la
rébellion de Husayn, fils d’Ali,
petit-fils du Propheéte et imam
des chiites. La défaite et la mort
de Husayn et de ses partisans
aKarbala, le 10 octobre 680,
marque la rupture définitive
entre le pouvoir impérial,
incarné par les califes
omeyyades puis abbassides,

et les opposants chiites.

EDINBURGH UNIVERSITY LIBRARY, MS. OR. 161 ; ROLAND & SABRINA MICHAUD/AKG-IMAGES



/13

de Muhammad et de son entourage.
Certes, le Coran, qui se réfere a la pro-
phétie de Muhammad, sans le nom-
mer, ne dit pratiquement rien de sa
vie, on I'a dit. Pourtant, selon moi, il
offre des données essentielles non sur
sa personne, mais sur son milieu, son
éducation, ses croyances et celles de
ses contemporains.

Qu’y déceéle-t-on ? D’une part,
contrairement a ce que disent les
sources islamiques, on comprend que
I’Arabie préislamique n’est pas une
terre de paganisme et d’ignorance. Le
christianisme est omniprésent dans la
région. Les données archéologiques
et épigraphiques, qui aident a recons-
truire le milieu natif du Prophete, le
montrent et le Coran aussi. Chacune
des pages du Coran est remplie d’é1é-
ments bibliques avec des figures allant
d’Adam et Noé a Marie et Jésus, en pas-
sant par Salomon et David, Abraham
ou Moise. Les figures centrales du mo-
nothéisme sont présentes, avec des
themes communs comme l'unicité de
Dieu, I'importance des prophetes oule
Jugement dernier. Il s’inscrit certaine-
ment dans une tradition biblique, tres
redevable au judaisme et encore plus
au christianisme, méme si la nature
précise de ce judaisme et de ce chris-
tianisme reste problématique.

D’autre part, ce que 'on peut dire a
partir du Coran, c’est qu'il est certain
que son ou ses rédacteurs n’étaient
pas illettrés, et qu’ils avaient une
connaissance des Ecritures et des pra-
tiques de la tradition biblique judéo-
chrétienne. De fait, on peut déduire
que Muhammad était éduqué, sans
doute lettré, trés au fait des données
bibliques, et possédait une éduca-
tion spirituelle poussée. Pourquoi la
Tradition a-t-elle voulu qu'’il soit illet-
tré ? Sans doute pour effacer, juste-
ment, cette connaissance des Ecritures
saintes du passé et pour rendre le mes-
sage coranique plus miraculeux...

On peut, par ailleurs, déceler des
choses extrémement fines sur sa pra-
tique de la spiritualité ; certains pas-
sages du Coran ressemblent a des pa-
raphrases d’hymnes syriaques. On est
ainsi interpellé par la richesse du voca-
bulaire coranique pour dire « coeur » :
qalb, sadr, lubb, fuad. Or le cceur,

comme organe de contemplation, est
tres important dans la mystique syro-
orientale, ou il est en relation avec la
priere. Le lien entre I'écriture et le cos-
mos semble également essentiel pour
Muhammad, puisque la méditation sur
le cosmos inspire I'écriture et vice versa.
Ce concept s’illustre dans le terme
d’aya, quiveut dire « verset » (du Coran)
mais aussi « signe de Dieu », surtout les
signes cosmiques. Exactement laméme
correspondance existe dans les écrits
des Peéres syriaques ot le mot ata signi-
fie « division de texte » et « signe ». En
bref, ce qu'il faudrait retenir sur ce que
'on sait de Muhammad est qu’il appar-
tiendrait a une tradition biblique, et
qu'il était trés probablement initié a la
spiritualité syro-orientale.

Un autre point presque certain, cen-
tral dans le Coran, est que Muhammad
est venu annoncer la fin du monde et
l'arrivée du Jugement dernier. Les
nombreuses parties apocalyptiques
du Coran invitent les gens a étre bons
les uns envers les autres, a prier, a je(i-
ner, pour s’épargner la colere de Dieu.

Mais il est difficile d’en dire plus
pour T'historien sur Muhammad a par-
tir du Coran. En revanche, les savants
arabes qui élaborerent les « sciences
coraniques » apportent beaucoup
d’éléments censés provenir de la vie
du Prophete. En effet, le Coran a tou-
jours posé des probleémes en raison de
son caractére obscur et fragmentaire.
Les musulmans ont mis sur pied, a
partir des ¢ et 111° siecles de 'hégire,
les sciences coraniques pour résoudre
ces difficultés et permettre une meil-
leure compréhension du texte sacré.
Ces études forment, 1a encore, une lit-
térature foisonnante et des genres lit-
téraires différents. Mais, en comparant
les ouvrages d'un méme genre, on se
rend compte d’innombrables contra-
dictions sur la vie de Muhammad.
L'islamologue Francis Edward Peters
est méme allé jusqu’a dire que « le
Coran est un texte sans contexte »
puisqu’il ne comporte, par exemple,
contrairement aux Ecritures bibliques,
presque aucune évocation de la fa-
mille du Prophete, de sa vie, de son
milieu historique ou géographique.

(Propos recueillis par Julien Loiseau
et Ariane Mathieu.)

MOTS-CLES

Le calife, de I'arabe khalifa, est le
«successeur » ou « lieutenant » du
Prophéte. Ce titre est porté par les
Abbassides a partir de 775. Aprés
coup les sunnites ont désigné par

« Rashidun », les « bien guidés », les
quatre premiers successeurs de
Muhammad : Abu Bakr al-Siddiq (632-
634), son compagnon et beau-pére ;
Umar ibn al-Khattab (634-644), autre
compagnon et beau-pére du Prophéte,
artisan des premiéres conquétes ;
Uthman ibn Affan (644-656), gendre
de Muhammad ; Ali ibn Abi Talib (656-
661), son cousin et gendre.

L'ensemble des « enseignements »

ou « dits » du Prophéte, de certaines de
ses épouses et de certains de ses
compagnons. lIs forment I'essentiel de
la Sunna (Tradition). lls ont été transmis
par milliers et mis par écrit dans une
série de recueils a partir du ix® siécle.
Au contraire du Coran, ces textes sont
considérés comme humains.

De I'arabe hijra qui signifie

« émigration », désigne la nouvelle ére
adoptée par I'empire islamique,
probablement sous le régne d’'Umar,
en 16 ou en 18 de I'hégire. Lan 1 (I'an
622 de I'ére commune) correspond a
'année ol, selon la Tradition,
Muhammad s’exile a Médine.

« Guide » de la communauté
musulmane. Pour les sunnites,
'imam par excellence est le calife.
Plus généralement, il est celui

qui dirige la priére. Pour les chiites,
les imams sont des descendants

d’Ali et de Fatima, des manifestations
divines sur Terre.

Principales subdivisions ou

chapitres du Coran, au nombre

de 114. Elles rassemblent des versets,
parfois trés disparates, et sont classées
par ordre de taille décroissante et
selon les deux principales périodes

de la vie de Muhammad, a La Mecque
puis a Médine.



14 /

Histoire d’'un prophéte

Du Moyen Age & UEpoque contemporaine, les Européens se sont empareés

de la figure de Muhammad, qu’ils appellent « Machomet », « Mahomed »

et bientot « Mahomet ». Peu soucieux de la réalité historique, ils en font
tant6t un repoussoir, tantét un modeéle ou un contre-modeéle.

"Europe chrétienne
est confrontée a I'is-
lam a partir du
viire siecle avec la
conquéte de I’Es-
pagne par des
troupes arabo-
berbéres. Mais c’est surtout a partir de
la fin du x© siecle, avec la prise de
Tolede par Alphonse VI de Ledn et
Castille (1085), la multiplication des
croisades et la conquéte de la pénin-
sule Ibérique par les chrétiens, que
I'’Occident commence a s’intéresser au
Coran et a la figure de Muhammad. A
I'initiative de Pierre le Vénérable, abbé
de Cluny, une équipe de lettrés s’at-
telle alors a la traduction du Coran de
facon a pouvoir réfuter I'islam par des
arguments intellectuels (cf. p. 16).
Cestd’abord 'image d’'un Muhammad,

L’AUTEUR Spécialiste de I'image

de I'islam et des
musulmans dans
I’Occident médiéval,
John Tolan est
professeur émérite
a l'université

de Nantes. Il a
notamment publié
Nouvelle Histoire de I'islam, vie-

xxi® siécle (Tallandier, « Texto », 2024)
et dirigé, avec Naima Afif et Jan Loop,
Le Coran européen (Hermann, 2025).

Par John Tolan

qu’on appelle en Europe « Machomet »
ou « Mahomet », charlatan et impos-
teur qui se diffuse en Occident.

Charlatan, imposteur et
hérésiarque

En 1409, Laurent de Premierfait, hu-
maniste présent a la cour du roi de
France Charles VI, inséra dans sa tra-
duction du Des cas des nobles hommes et
femmes (1355-1373) de Jean Boccace
une courte notice sur « Machomet, faulx
et mensongier prophéte et homme magi-
cien». Mahomet, écrit Premierfait, était
né de parents plébéiens dans la cité de
« Meca » (La Mecque), ott il adorait de
fausses idoles. S’étant fait marchand,
il voyageait avec ses dromadaires
jusqu’en Egypte et en Judée, ot il dis-
cutait avec des Juifs et des chrétiens,
qui lui enseignaient des bribes de 'An-
cien et du Nouveau Testaments. Il se
rendit dans la province de « Corozan »
(Khorasan, dans le nord-est de I'Iran),
pour vendre des denrées a la puissante
et riche dame « Cadige » (Khadidja).
Enchanteur et sorcier, Mahomet par-
vintala convaincre qu’il était le Messie,
«fils de Dieu, lequel les Juifs attendent »,
etdel’épouser. Sarenommeée se répan-
dit. Pour abuser des « gens simples et
rudes », il dressa une colombe a pico-
rer des grains de blé dans son oreille :
lorsque la foule stupéfaite vit 'oiseau
se poser sur son épaule, Mahomet

expliqua qu'il s’agissait du Saint-Esprit,
descendu lui parler comme il avait
parlé a Jean-Baptiste.

Mahomet, ensuite, excita ses
disciples a la guerre : les Arabes
conquirent de vastes pans des Empires
byzantin et perse. Dieu, pour mon-
trer au peuple la véritable nature du
« traitre Machomet », le frappa d’épi-
lepsie, mais celui-ci expliqua qu’il
était tombé a terre parce qu'il avait été
ébloui par la présence de I'archange
Gabriel venu lui faire une révélation. 11
rédigea des lois, les réunit dans le « vil
et indigne Alcoran [Coran] » et atta-
cha son livre entre les cornes d’un tau-
reau qu’il avait dressé & manger dans
sa main : tandis qu’il préchait, le tau-
reau se présenta et fut salué comme
un messager divin et le livre comme la
parole de Dieu. Premierfait conclut en
affirmant qu’apres sa mort, sa « puante
charoigne » fut placée dans un coffre de
fer qui flottait dans I’air, au temple de
« Meca » : on fit croire que c’était un
miracle, alors que le sarcophage pen-
dait en l'air par la vertu d’aimants.
Lhumaniste explique avoir lu tout cela
dans le livre XXIV du Miroir historial,
traduction en francais médiéval d’une
chronique encyclopédique rédigée
en latin par Vincent de Beauvais au
xire siecle et fondée sur divers textes
latins du x1r© siecle. Le texte de Vincent
de Beauvais fut un véritable best-seller

MAYLIS ROLLAND/HANS LUCAS



/15

BNF, ARSENAL, MS. 5193 RESERVE FOLIO 357V

Premierfa

it etv'-lé-s faux‘

F d

miracles

lllustration de la traduction du livre Des cas des nobles
hommes et femmes de Boccace, dans laquelle, en 1409,
Laurent de Premierfait insére une notice sur « Machomet ». Trés hostile a I'islam,
cet humaniste et traducteur renommé explique comment ce dernier a dupé
son auditoire, « naif » en se faisant passer pour un prophéte, en dressant des

animaux a accomplir de faux prodiges.

au Moyen Age, copié a des centaines
d’exemplaires et traduit, outre en fran-
cais, en néerlandais.

Il s’agit 1a d’une version polémique
de la vie de Mahomet élaborée pour
I'essentiel au x1¢ siecle. Les détails va-
rient mais, dans I'’ensemble, les diffé-
rentes versions se rejoignent sur les
grandes lignes : Mahomet serait un
imposteur qui a feint d’étre prophéete
afin d’épouser une femme puissante
et de prendre la téte de la naive na-
tion arabe. Sa loi (« I’Alcoran ») est
un salmigondis des lois de ’Ancien et
du Nouveau Testaments, assaisonné
de nouvelles lois d’autant plus popu-
laires qu’elles sont faciles a suivre :

maints auteurs insistent sur la dé-
bauche sexuelle censément autorisée
par cette 1égislation inédite.

D’autres auteurs chrétiens, mieux
renseignés sur I'islam, s’efforcerent
de trouver des manieres plus subtiles,
mais pas forcément moins hostiles, de
comprendre et de dépeindre cette reli-
gion et son propheéte. Ceux qui vivaient
en terres d'Islam, depuis 'Trak jusqu’en
Al-Andalus (Espagne), cherchérent a
dissuader leurs coreligionnaires de
se convertir a l'islam en présentant
celui-ci comme un tissu d’erreurs : si
Iimage qu’ils donnent du Prophete
est négative, elle reste souvent plus
proche des sources musulmanes que

la caricature méconnaissable véhi-
culée par Laurent de Premierfait.

Dans les deux siecles suivants, aux
XIII¢ et X1ve siécles, des fréres men-
diants apprirent 'arabe et étudiérentle
Coran pour mieux combattre ce qu’ils
décrivaient comme ’hérésie « sarra-
sine » dans l’espoir, le plus souvent
décu, de gagner des convertis au chris-
tianisme. S’appuyant sur des sources
chrétiennes orientales plus anciennes,
notamment la chronique composée
a Constantinople au 1x° siecle par
Théophane le Confesseur, ainsi que
sur une lecture malveillante et erro-
née des sources musulmanes, ils pré-
sentérent Mahomet comme un héré-
siarque. Jusqu’au xvre siécle, 'image
de Mahomet qui domina en Europe
fut donc celle d’un faux prophéte.

A partir du xvii® siecle, cette image
est concurrencée par d’autres repré-
sentations. UAnglais Henry Stubbe, ré-
publicain et ami de Thomas Hobbes,
dans The Originall and Progress of
Mahometanism (1671), présente
ainsi le Prophete de I'islam comme un
homme ayant pour ambition de res-
taurer un monothéisme pur, contre le
pouvoir indu du clergé chrétien. La en-
core, la figure de Mahomet est un dé-
tour quilui permet d’exprimer sesidées
anticléricales dans une Angleterre en
proie aux révolutions et aux conflits
religieux. Médecin érudit, Stubbe
ne connaissait pas un mot d’arabe et
n’avait jamais voyagé dans aucun pays
musulman. Mais, s’appuyant sur des
sources arabes traduites en latin, il en-
treprit de reconsidérer entiérement la
vie et la mission de Muhammad, qu'il
appelle « Mahomet ». Pour Stubbe,
ce dernier était un « homme hors du
commun », doué d’'une « dme noble ».
1l avait, précise-t-il, « une physionomie
grave ou la grandeur de la majesté
était tempérée par cette admirable
douceur qui inspirait aussitot a ceux qui
Uobservaient a la fois respect, révérence
et amour ». Loin de corrompre ou de
déformer le christianisme, Mahomet a
voulu le restaurer dans sa pureté.

Juste et sagace

Stubbe retrace I’histoire du judaisme
et des débuts du christianisme en in-
sistant sur les fractures doctrinales



16 /

Histoire d’'un prophéte

et institutionnelles, ainsi que sur
les origines paiennes d’une bonne
partie du rite et du dogme chrétiens.
Lintroduction de la divinité de Jésus
dansle dogme a été cause de violentes
dissensions entre les premiers chré-
tiens. Le christianisme, affirme-t-il,
avait dégénéré en une variété de paga-

nismes qui vénéraient « les trois dieux
de la Trinité » et une déesse, la Vierge
Marie. Le culte des saints « différait peu
de celui que les paiens rendaient a leurs
héros et a leurs divinités secondaires ».
Dans ce monde dominé par un
christianisme divisé et corrompu, se-
coué par les guerres entre la Perse et
Byzance, arrive Mahomet, explique
Stubbe. Orphelin dés 6 ans, il est
élevé par son oncle « Abutaleb » (Abu
Talib), qui 'emmene avec lui lorsque
son négoce le conduit a Jérusalem ou
a Damas et qui veille a son instruc-
tion, le familiarise avec les préceptes
des multiples sectes du judaisme et
du christianisme. Stubbe situe en
Syrie sa rencontre avec la riche veuve
« Chadiga » (Khadidja), qu’il épouse
et dont il dirige les affaires. Mahomet
grandit dans 'estime de ses compa-
triotes, qui le considérent comme un
prophéte alors qu’il préche la sim-
plicité, porte des vétements de laine
grossiere et dort sur un matelas rudi-
mentaire. Il rédige ses « poémes » dans
un arabe trés pur, loue dieu dans son
unité et appelle a 'adorer. Il fustige
les idolatres et s’attire I'inimitié d’une
partie des Mecquois. Sans protection
apres la mort de son oncle Abu Talib,
Mahomet émigre a Médine en 622.
Dans cette cité, le Mahomet de
Stubbe est un dirigeant juste et sagace,
qui obtient I'allégeance des Médinois,
puis des tribus voisines, qu'’il fédére
afin de soumettre par la force la cité de
La Mecque et le reste de la péninsule
Arabique. « Ses disciples lui devinrent
plus attachés et plus dévoués ; ceux qui

avaient embrassé sa religion par peur
restaient par amitié et par conscience. »

Ce Mahomet est méconnaissable au
regard des biographies polémiques
traditionnelles, que Stubbe balaie d’'un
revers de la main. Les musulmans se
rient des chrétiens qui colportent ces
fariboles au sujet de sa tombe flottante
ou du pigeon et du taureau dressés.
Le paradis des musulmans est certes
un havre de plaisirs sensuels, mais
comment décrire des jouissances cé-
lestes autrement qu’en les imaginant
plus intenses que les plaisirs d’ici-
bas ? « Une opinion vulgaire » affirme
que Mahomet a propagé sa doctrine
par I'épée et fait le veeu d’extirper le
christianisme. Rien ne saurait, pour
Stubbe, étre plus éloigné de la vé-
rité : « Mahomet a certes fait la guerre
en Arabie, mais c’était dans le but de
restaurer une ancienne religion, pas
d’en introduire une nouvelle. » A cette
attitude, Stubbe oppose la violence

La premiére
traduction
du Coran

Engagé dans la lutte des
intellectuels chrétiens contre
lislam, Pierre le Vénérable,
abbé de Cluny, commande

la premiére traduction du
Coran avec pour ambition de
réfuter le dogme musulman.
C’est en 1142, lors d’un voyage
en Espagne, qu’il confie

la tache a I’érudit anglais
Robert de Ketton. La traduction
du Coran, intitulée Lex
Sarracenorum, intégre un
corpus plus large de textes
relatifs a I’islam : le Corpus
Cluniacense, achevé en 1143.
Cet ensemble apologétique
présente la religion musulmane
comme une hérésie et donc son
prophéte comme un
hérésiarque. Ce texte fut une
référence dans 1’Occident
chrétien, en témoigne son
impression en 1543, a Bale.

des rois juifs de ’Ancien Testament et
de nombreux rois chrétiens.

Ce portrait d'un Mahomet réfor-
mateur, prédicateur d’'un mono-
théisme purifié du culte des saints, de
la Trinité, et d’autres éléments étran-
gers, se trouve ensuite chez divers au-
teurs du xvin® siecle, dans une Europe
encore marquée par les divisions entre
catholiques et protestants. On le voit
par exemple dans La Vie de Mahomed
du comte Henri de Boulainvilliers, qui
présente Mahomet comme un messa-
ger inspiré. Dieu se servit de lui pour
confondre les chrétiens d’Orient que-
relleurs, libérer la région du gouverne-
ment despotique des Romains et des
Perses et porter la connaissance de
l'unité de Dieu depuis I'Inde jusqu’a
I'Espagne. Rejetant les légendes hos-
tiles, Boulainvilliers nie que la doc-
trine musulmane soit irrationnelle ou
que Mahomet ne soit qu'un vulgaire
imposteur. Au contraire, le Prophéte
a rejeté tout ce qui était irrationnel et
indésirable dans le christianisme tel
qu’il I'a trouvé : le culte des reliques
et des icones, le pouvoir ainsi que la
prévarication de moines et de prétres
superstitieux et cupides. Ce portrait
est repris par divers auteurs, y com-
pris Voltaire, méme s'’il en brosse un
portrait bien plus ambigu (cf. p. 18),
et 'historien anglais Edward Gibbon.
Pour une bonne partie de ces auteurs,
Mahomet est, entre autres choses, le
grand législateur des Arabes.

Un législateur d’exception
La figure de Mahomet législateur se
retrouve dés le xv* siecle chez Marsile
Ficin, dans une lettre que 'humaniste
écrit a quatre collegues qui lui avaient
demandé de traduire du grec en latin
Les Lois de Platon. Il affirme que tous
les grands législateurs de I'histoire ont
prétendu que leurs lois avaient une
origine divine : notamment Minos
et Solon qui auraient recu leurs lois
de la main de Zeus, Numa Pompilius
de la nymphe Egérie et « Mahomet
de Gabriel ».

Mais c’est au XvIIre siecle que ce pa-
rallele, surtout avec le personnage
de Numa, devient un lieu commun.
Plutarque, au 11° siecle de notre ére,
avait décrit comment la déesse Egérie



/17

BNF , ESTAMPES ET PHOTOGRAPHIE, RESERVE QB-201 (171)-FT 5 {HENNIN, 5557} — TALLANDIER/BRIDGEMAN IMAGES

aima le roi Numa et 'honora de la sa-
gesse divine, source des lois qu'il avait
ensuite transmises au peuple romain.
L'orientaliste néerlandais Hadrien
Reland, en décrivant les rituels du pe-
lerinage de La Mecque, en particulier
le mouvement circulaire autour de la
Kaaba, dresse un parallele avec les
rites imposés aux Romains par Numa.
En l'occurrence, comme pour Ficin, la
comparaison tend a donner une cer-
taine aura de 1égitimité au législateur
Mahomet et a la loi qu’il transmet.
C’est encore plus net chez George
Sale, dans I'épitre dédicatoire de sa
traduction anglaise du Corande 1734.
On trouve a peu pres la méme chose
dans la préface de la traduction fran-
caise du Coran par Claude-Etienne
Savary en 1783, pour qui « Mahomet
fut un de ces hommes extraordinaires
qui, nés avec des talents supérieurs,
paraissent de loin en loin sur la scéne du
monde pour en changer la face et pour
enchainer les mortels a leur char ».
Jean-Jacques Rousseau ne lisait
pas l'arabe, n’a sans doute jamais lu
le Coran, et n’avait aucun intérét par-
ticulier pour l'islam. Mais Mahomet
lui servit aussi de législateur hors
pair. Dans son Voyage a Ermenonville,
Thiébaut de Berneaud rapporte que
le philosophe voyait en lui non seule-
ment un modele, mais presque un pré-
curseur a sa propre mission. Rousseau
reprend les vieilles 1égendes polé-
miques médiévales sur Mahomet :

attaques d’épilepsie et faux miracles.
Cependant, loin d’invalider selon lui
sa tache de prophete, ces superche-
ries sont des « fictions excusables »
bien nécessaires pour s’assurer 1’ad-
hésion des masses aux nouvelles lois.
Rousseau lui-méme voudrait étre re-
connu, dit-il, comme un nouveau
prophéte/législateur de sa nation, un
nouveau Numa, Moise ou Mahomet.

A partir
du xvi© siecle, la figure du Prophéte
de l'islam est associée aux querelles
religieuses liées a la Réforme
protestante. Sur cet almanach publié
a Paris en 1687 sont représentés
« 'imposteur Mahomet et le séducteur
Calvin », en présence du diable.

Le juriste Emmanuel Pastoret pu-
blia en 1787 Zoroastre, Confucius et
Mahomet, dans lequel il relate les vies
de ces trois « grands hommes », « les plus
grands législateurs de U'univers », et com-
pare leurs carrieres de réformateurs re-
ligieux et de 1égistes. Il prend la défense
duProphete deI'islam, trop souvent ca-
lomnié et taxé d’imposture, alors que
le Coran annonce « les vérités les plus
sublimes du culte et de la loi morale »
et définit I'unité de Dieu avec une
« admirable concision ». Les fréquentes
accusations touchant 'immoralité du
Prophéte sont sans fondement : au
contraire, sa loi prescrit sobriété, géné-
rosité et compassion a ses prosélytes.

Napoléon Bonaparte emporta avec
lui le Coran traduit par Savary lors
de son expédition égyptienne en
1798. Pour essayer de rallier les élites

« Et Mahomet mourut »

A soixante-trois ans, une fiévre
le prit./ Il relut le Koran de sa
main méme écrit,/ Puis il remit
au fils de Séid la banniére,/

En lui disant : “Je touche a mon
aube derniére,/ Il n’est pas
d’autre Dieu que Dieu. Combats
pourlui.” [...]

Il vint a la mosquée a son heure
ordinaire,/ Appuyé sur Ali, le
peuple le suivant ;/ Et 'étendard
sacré se déployait au vent. [...]
Le lendemain matin, voyant
I’aube arriver :/ “Aboubékre,
dit-il, je ne puis me lever,/ Tu vas
prendre le livre et faire la priére.”
Et sa femme Aischa se tenait
en arriére ;/ Il écoutait pendant

qu’Aboubekre lisait,/ Et souvent
avoix basse achevait le verset ;/
Et’on pleurait pendant qu’il
priait de la sorte./ Et 'ange de

la mort vers le soir a la porte/
Apparut, demandant qu’on lui
permit d’entrer./

“Qu’il entre.” On vit alors son
regard s’éclairer/ De la méme
clarté qu’au jour de sa

naissance ;/ Et ’'ange lui dit :
“Dieu désire ta présence./

— Bien,” dit-il. Un frisson sur ses
tempes courut,/ Un souffle ouvrit
sa lévre, et Mahomet mourut.”
Extrait de « L'an neuf de 'hégire »,

La Légende des siécles, Hetzel, 1859,
pp. 59-65.



18 /

Histoire d’'un prophéte

Le Prophete, ses femmes et Voltaire

Voltaire ancre les stéréotypes
construits en Occident

sur le rapport du Prophéte
de lislam aux femmes.

n 1739, Voltaire s’attaque
Eau sujet sensible de la

religion, appréhendée
comme fabrique a
endoctrinement. Une tragédie,
intitulée Le Fanatisme ou
Mahomet le Propheéte, lui sert de
support. Derriére I’islam, dont il
n’est pas un fervent adversaire,
la critique est plus large et vise
toutes les religions, catholicisme
inclus. L’approche choque,
Pinterdiction de la piece est
requise : le subterfuge n’a trompé
personne.
Pourtant, la tragédie est bien
construite et révele plusieurs
niveaux de lecture. Sous la
critique du fanatisme en général,
se manifeste un réquisitoire subtil
contre I’islam, a travers la figure
de son prophéte. Mahomet, épris
de Palmire, sa fille adoptive et son
esclave, cherche a se débarrasser
tout a la fois de son rival affectif,

L’AUTEURE Maitresse de
conférences a Aix Marseille
Université et directrice adjointe
scientifique de I'Institut francais
d’islamologie (IFl), Juliette Dumas

- a publié Au
cceur du harem.
Les princesses
ottomanes a
I’aune du pouvaoir,
xve-xvine s. (Brill,
2022).

Par Juliette Dumas

Séide, son propre fils adoptif,
également son esclave et frére de
sang de Palmire, et de son rival
politique, Zopire, chérif de

La Mecque et pére de sang de
Palmire et de Séide, en faisant
commettre un parricide. Le crime
se réalise, mais le fils criminel
survit ; Palmire démasque les
intentions de Mahomet, mais
assassine involontairement son
frére et amant, avant de se donner
la mort. Mahomet, avec sa
religion, triomphent — mais privé
de Pamour espéré et au prix du
sang de tous les liens de parenté,
biologiques ou adoptifs, qui
reliaient les différents
protagonistes de l'intrigue. La
conclusion est sans appel : la
concupiscence et la cupidité du
Prophéte ont tué la famille, dans
toutes ses déclinaisons.

Polygamie et concubines
Le contenu est loin d’étre
nouveau : Voltaire entonne un
discours savamment élaboré
depuis plus d’un siécle. Ainsi,
pour le suivre, il faut remonter

un siécle et demi plus tot, quand
le milieu intellectuel francais, en
pleine crise spirituelle liée a
Pémergence du protestantisme et
aux guerres de Religion, s’empare
de I'Orient ottoman comme
terrain privilégié de sa réflexion
sur le monde. Rapidement, a
I’aube du xvrre siecle, dire ’Orient
impose d’en dire les femmes (aux
c6tés des soldats, les « terribles »
janissaires, ou des derviches, ces
«fous de Dieu »). Dans l’esprit des
auteurs d’alors, il ne saurait étre

question des musulmanes sans
mentionner le Prophéte, érigé

en ordonnateur de leur misére.
Dans le détail, force est de
remarquer que ces auteurs
proceédent a une sélection
particuliere quand il s’agit
d’évoquer les femmes
musulmanes (en ’occurrence
ottomanes). Leur attention est
focalisée sur le droit matrimonial :
le rapport du Prophéte aux
femmes sert a discréditer le
modele social ottoman et,
au-dela, I’islam tout entier.

De la polygamie a 'usage
d’innombrables concubines ou
Pabondance des séparations par
divorce ou par répudiation, tout
souligne, aux yeux des auteurs
européens, le défaut originel de
cette société : le rejet d’'un modéle
familial fondé sur le sang,
producteur de noblesse.

Dés lors, I’'objet de la différence
entre Chrétienté et Islam devient
plus visible. Alors que, dans le
christianisme, la sexualité serait
une pulsion coupable & dominer,
ayant la procréation pour unique
finalité, I'islam proposerait au
contraire un modele en miroir
inversé, ou la descendance se
produirait presque par défaut,
faisant de la sexualité, dans toutes
ses formes de surabondance, la
raison d’étre de la conjugalité.
Voila donc le regard porté par les
orientalistes francais sur I'Islam :
une société tout entiere fondée
sur la recherche de I’exercice

des pulsions, plutot que sur son
élévation spirituelle par leur
controle. Il faut rapprocher cette

LA NOUVELLE TRIBUNE




/19

BNF, ESTAMPES ET PHOTOGRAHIE, RESERVE EF-105 (2)-FOL

lecture des débats philosophiques
du temps, qui construisent
Popposition entre Nature et
Culture, la passion relevant de

la premiére, son controle de la
seconde.

Naissances batardes

Au xvre siecle, le naturaliste
francais Belon du Mans explique
Pabsence de couples véritables et
de liens de famille dans la société
ottomano-musulmane par la
nature des lois fixées par le
Propheéte. Linclusion répétée
d’anecdotes attribuées a des
textes sacrés musulmans permet
de le dépeindre sous les traits
d’un homme dominé par sa libido.
Ses lois lui serviraient a assouvir
ses propres plaisirs, flit-ce au
détriment de ses proches. Ainsi,
tandis que « ceux qui suivent la loi
de Mahomet ne peuvent avoir plus
de quatre femmes épousées », le
savant précise qu’en ce quile
concerne, le Prophéte, « ayant
fait une loi pour [lui]-méme, il lui
futlicite de se marier avec autant
de femmes qu’il lui plairait en
avoir ». La libido du Prophete
n’aurait pas de retenue a ses yeux.
Ala méme époque, Guillaume
Postel, premier détenteur d’une
chaire de langues orientales

au tout nouveau Collége royal,
fondé par Francois I en 1530,
vient apporter sa touche. Cet
intellectuel, plus a l’aise en latin
qu’en francais, n’en produit pas
moins les premiers traités de
meeurs en langue francaise sur
I’'Orient. De facon fort révélatrice,
son ouvrage De la République

des Turcs (1560) ouvre son propos
par les femmes et le mariage :
Pauteur présente le déroulé

d’un processus matrimonial
typique, ce qui lui permet
d’évoquer les régles juridiques

et les configurations sociales.

La société musulmane est, selon
lui, marquée dés I’origine par

des liens de batardise. Postel
invoque ainsi Ismaél, fils
d’Abraham né hors mariage
d’une esclave égyptienne nommée
Agar, que la batardise prédestine,
lui et sa descendance, a étre
inférieurs au lignage d’Isaac,

fils de Sara, 1égitime épouse
d’Abraham. Il conclut en la
supériorité légitime des Hébreux

Role de Mahomet.

Henri-Louis Cain, dit Lekain, dans
Mahomet de Voltaire, dessiné d’aprées
nature en 1778, enturbanné comme
un Ottoman du xvie® siécle.

sur les Arabes, du judaisme sur
Pislam. Poursuivant son
raisonnement, il attribue a
Mahomet une naissance batarde,
de sorte que « depuis neuf cents
ans sont abdtardis tous les peuples
qui croient en la batarde doctrine
de Muhamed batard, exposée
dedans I’Alcoran, composée de

labatardie discipline des
Chrétiens, des Juifs et des Paiens ».
La déficience originelle se
reproduit et engendre une
société moralement affaiblie

par cette impureté initiale.

Explorer les « déviances »
Durant tout le xvire siecle,

les récits de voyageurs, comme
la production théatrale, se
détachent de la figure du
Prophete, pour mieux explorer
Pétendue des « déviances
sexuelles » des musulmans,

qu’il s’agisse de celles permises
par laloi islamique, ou de

celles produites par la société
ottomane (qui recouvre alors,
sous la plume des auteurs,

le fait islamique dans son
ensemble). On pense au souverain
des contes des Mille et Une Nuits
ou a Soliman, autre figure
historique dont le théatre
s’empare pour résumer ’Empire
ottoman voisin, rival et ami,
impie et allié, ou encore au prince
Bajazet de Racine. La encore,

il s’agit de mettre en scéne ’échec
des couples et des familles.

Ainsi, quand il s’engage dans son
projet de tragédie prenant le
Prophéte de I’islam pour objet,
Voltaire s’inscrit dans une
tradition déja solidement établie.
La surenchere (parricide,

amour incestueux) lui permet
cependant d’étayer son propos :
lareligion rend aveugle et
fanatique, au point de permettre
les crimes les plus ignobles.

Fixé dés le milieu du xvr° siecle,
le discours visant a faire du
Prophéte le précurseur de
Passervissement sexuel des
musulmanes ne connait plus

que des variantes d’adaptation :
avec Voltaire, la messe est dite ;
la déconstruction semble, pour
longtemps, impossible.




20/ Histoire d’'un prophéte

|

A New

York, entre Charlehlaghe

-

et Justinien

En 1935, le sculpteur Adolph Weinman représente Mahomet sur une frise dans

la grande salle d’audience de la Cour supréme de Washington : le Prophéte

y figure encore aujourd’hui, parmi dix-huit autres Iégislateurs, tels Justinien et
Charlemagne, Saint Louis ou le roi Jean d’Angleterre. Weinman les présente dans
des costumes d’époque qui auraient pu sortir tout droit des studios d’Hollywood et
son Mahomet, portant une robe fluide, une coiffe, un Coran ouvert dans une main
et un cimeterre dans I'autre, est conforme au modeéle des orientalistes romantiques.

religieuses, il affirma vouloir faire du
Coran la base de la loi de I'Egypte fran-
caise. Il écrivit au cheikh El-Messiri,
cheikh dudivan d’Alexandrie : «J'espére
que le moment ne tardera pas ott je pour-
rai [...] établir un régime uniforme,
fondé sur les principes de UAlcoran,
qui sont les seuls vrais et qui peuvent
seuls faire le bonheur des hommes. »

L'image de Mahomet 1égislateur se
développe au xix¢ siécle lors de l'es-
sor du colonialisme européen dans le
monde musulman. La liste est longue
des écrivains romantiques qui pei-
gnirent Mahomet comme un poéte
inspiré, un législateur, un génie de la
nation arabe : Goethe, Thomas Carlyle,
Alphonse de Lamartine, Victor Hugo, et
bien d’autres (cf. p. 17). Lépoque était
au nationalisme et & un impérialisme
grandissant : il serait trop simpliste de
récuser les ceuvres des romantiques
comme étant la simple production
propagandiste de chantres de 'Em-
pire, mais il n’est pas possible non plus
de faire abstraction du contexte poli-
tique et social dans lequel ils écrivent.
Si le Mahomet de leur siécle n’est plus
un imposteur, il a cessé de représenter,

pour les idéaux politiques et religieux
européens, le méme défi qu’au temps
ou 'Empire ottoman dominait un tiers
de ’Europe. Mahomet fut un génie et
un réformateur, certes, mais seulement
pour sa nation, les Arabes.

On retrouve la figure de Mahomet
législateur au xx¢ siécle, notamment
dans la justice américaine. En 1902,
Charles Albert Lopez avait figuré
Mahomet dans'une des dix immenses
statues de marbre incarnant la justice,
sculptées pour couronner le batiment
de la Cour d’appel de New York, aux
cotés de Lycurgue, Solon, Justinien ou
Louis IX (mais la statue du Prophete
fut retirée en 1955, a la demande des
ambassadeurs du Pakistan, d’Egypte et
d’Indonésie). En 1935, ce fut au tour
du sculpteur Adolph Weinman de re-
présenter Mahomet sur une frise sculp-
tée dans la grande salle d’audience
de la Cour supréme de Washington.
Si la l1égitimité de Mahomet et celle
du Coran comme sources de loi sont
confirmées, elles se rapportent a une
justice d’inspiration divine qui trouve
sa manifestation la plus accomplie
dansla Cour supréme des Etats-Unis.

L’affaire
Rodinson

Par Dominique Avon

Quarante ans apres sa
parution, la biographie
de lorientaliste frangais
fit scandale en Egypte.

de cette vie une image

vraisemblable, parfois trés
vraisemblable. Mais il faut,
pour cela, utiliser des données
tirées de sources sur lesquelles
nous n’avons que peu de
garanties de véracité. »
Tels sont les mots prudents de
Maxime Rodinson, directeur
d’études a I’Ecole pratique des
hautes études, dans I’avant-
propos de son Mahomet, paru
en 1961. Et de préciser que
son apport principal tient dans
le choix de la grille d’analyse :
la saisie des données
économiques et sociales
de la péninsule Arabique au
vIr® siécle comme
soubassement structurel,
sans réduire la part humaine
a celle de simple jouet dans
les rapports de production.
Marxiste athée, Rodinson
dit prendre néanmoins au
sérieux les énoncés religieux
et ceux qui les portent.

I lest[...] possible de donner

L’AUTEUR Directeur d’études
aI’Ecole pratique des hautes

: études,
Dominique Avon a
publié La Liberté
de conscience.
Histoire d’une
notion et d’un
droit (PUR, 2020).

ZUMA PRESS INC./ALAMY/PHOTO12 — STEPHANE OUZOUNOFF/HANS LUCAS/AFP




/21

BERNARD CHARLON/GAMMA-RAPHO

L’orientaliste reprend la thése
selon laquelle la société

bédouine de ’époque de
Muhammad/Mahomet était

dans un état d’instabilité, en
raison de son ouverture a des
pratiques mercantiles entrainant
endettement financier et
circulation d’idées nouvelles.
Frustrée de sa marginalité

par rapport aux Empires byzantin
et sassanide, elle éprouvait le
besoin d’une structuration
étatique, dotée d’une idéologie
propre, dans un langage accessible
a son milieu.

Dans ce monde en pleine
transformation, Rodinson affirme
que Muhammad croyait a ce

qu’il disait, tout en indiquant qu’a
certains moments la « Révélation »
s’adaptait a ses besoins politiques
et domestiques. Il se réfere a

des arguments psychologiques
pour expliquer sa trajectoire :
insatisfaction sexuelle et absence
d’héritier méle ; ambition

décue. Pourvu de charisme,

cet homme fonda une « secte
séparatiste », recrutant parmi
d’autres déclassés, en leur
promettant un avenir conforme
aleurs aspirations.

Un récit inacceptable

pour certains

Si les maitres de La Mecque
n’étaient pas disposés a remettre
en question leur autorité et leur
prospérité, ceux de Médine,
divisés, étaient plus susceptibles
de s’ouvrir a la parole d’un homme
capable de fixer des conditions

de justice arbitrale et de procurer,
a ceux qui avaient migré avec lui
et aux habitants de cette cité ralliés
a sa cause, des motifs communs de
fierté. Victoires militaires et
habileté diplomatique permirent
P'unification partielle d’un corps
sous sa banniére a l'intérieur de la
péninsule Arabique. Forts de cette

identité en construction et espérant
de nouveaux horizons, les
Bédouins du vire siécle ne furent
pas assimilés par les empires.
Rodinson inscrit son travail dans
la continuité de celui de
Montgomery Watt, dont les deux
ouvrages de 1953 et 1956 sur
Muhammad sont d’abord destinés
aun public de spécialistes. Il est,
enrevanche, en rupture avec
Iapproche de Muhammad
Hamidullah, auteur du Prophéte
de U'Islam. Sa vie. Son ceuvre
(2vol., Vrin, 1959), qu’il considere
comme « un musulman d’une trés

grande science, mais absolument
dénué d’esprit critique ».

Le récit de vie du Prophéte de
Pislam selon Rodinson est
considéré comme inacceptable par
certains responsables musulmans.
Ils reprochent a Pauteur son
approche matérialiste qui le
conduit a désacraliser la figure

de Muhammad. Par ailleurs, ils
n’admettent pas Paffirmation
selon laquelle les preuves

de Porigine extra-humaine du
«message » sont inexistantes.

En ce début des années 1960,
c’est-a-dire dans un contexte de
décolonisation, une campagne de
critique systématique des travaux
orientalistes est portée, entre
autres, par les cheikhs égyptiens
Muhammad al-Bahi et Muhammad

al-Ghazali. Ils reprochent a certains
de leurs coreligionnaires d’avoir
adhéré aux méthodes de recherche
qui rompent avec celles des

« sciences islamiques ». Aborder
les sources musulmanes des
premiers siécles avec des outils
non canonisés par les ulémas est
considéré comme relevant d’'une
intention de nuire a l'islam.
Rodinson assume sa démarche,
comme en témoignent les éditions
ultérieures et les traductions

en une quinzaine de langues.
Seule la version de 1967

est accompagnée de menues
additions et corrections.

Cette biographie est saluée

par ses pairs, parmi lesquels
Georges Vajda et Nada Tomiche.
Rodinson introduit les notes
relatives aux sources a partir de
la traduction en anglais de 1971.
Cette version circule en Egypte,
ou elle est utilisée dans un cursus
d’enseignement de PAmerican
University in Cairo (AUC). C’est 1a
qu’éclate l’affaire, en 1999, ala
suite de la plainte d’un étudiant.
Le ministre de ’Enseignement
supérieur est saisi. ’ouvrage est
retiré de ’AUC. Le grand imam
d’Al-Azhar, la principale autorité
savante de I’islam sunnite du pays,
demande, sans succes, ’adoption
d’une loi stipulant que tout
ouvrage sur I'islam soit d’abord
visé par cette institution avant

sa mise en circulation. L'un

de ses membres, Muhammad
Abii Layla, publie une réfutation
des « calomnies » de « Uécrivain
frangais juif » Rodinson. Ce
registre de la dénonciation de

P« insulte » (contre « Dieu »,
«I’islam », ou «les religions »),
pénalisée par des lois adoptées
dans de nombreux pays qui se
référent constitutionnellement
al’islam, maintient le verrou sur
une partie des recherches,

dans le monde arabe et au-dela.




22 /

Histoire d’'un prophéte

Qu’elles soient réalistes ou symboliques, les représentations de Muhammad
ont varié au fil du temps et selon les régions, mais l'espace turco-iranien est plus
favorable a la figuration picturale du Prophéte que le monde arabe.

epuis 2006, date
de la fatwa pro-
clamée en
Arabie saoudite
contre les au-
teurs des carica-
tures de Maho-
met publiées 'année précédente par le
quotidien danois Jyllands-Posten, et le
massacre du 7 janvier 2015 perpétré
dans les bureaux parisiens du journal
satirique Charlie Hebdo, la question de
l'interdiction ou non des représenta-
tions du Prophete dans l'islam est reve-
nue au coeur du débat. Et cela aussi

L’AUTEURE Professeure d’art
islamique a I'université du Michigan,
Christiane Gruber a notamment publié
= = | The Praiseworthy

b One. The Prophet
Muhammad in
Islamic Texts and
Images (Indiana
University Press,
2019).

Par Christiane Gruber

bien dans les milieux universitaires
que dans les discussions courantes.
Pourtant, pour faire court, et quoique
la réponse mérite d’étre nuancée,
l'islam n’impose aucune interdiction
franche de représenter le Prophéte.

Contre les idoles

Si le Coran ne prohibe pas l'icono-
graphie figurative, il réprouve en re-
vanche I'adoration des idoles pré-
sentes dans la péninsule Arabique
avant I’émergence de l'islam au
vir© siecle. Rappelons qu’a ce mo-
ment, l'iconoclasme n’est pas propre
alislam-c’estla grande époque, dans
I’Empire byzantin, ot les icones du
Christ et des saints sont détruites. La
destruction des idoles préislamiques
par Muhammad est un sujet fréquent
dans les textes et peintures islamiques,
comme l’atteste une biographie illus-
trée pour un souverain ottoman sun-
nite. De plus, les hadith, ou « dits du
Prophete », source majeure du droit is-
lamique, sont pour le moins ambigus

dans leur facon de considérer la re-
présentation : a certains endroits, des
artistes sont critiqués pour avoir osé
insuffler la vie a leurs personnages
(laissant entendre que Dieu seul en a
le secret et que la représentation imi-
tative est répréhensible), alors que
d’autres passages mentionnent des
coussins aux motifs figuratifs, dans la
maison méme du Prophéte.

Du point de vue de la jurisprudence
islamique (figh), il n’existe pas d’« in-
terdiction de la représentation » ex-
pressément énoncée et universelle-
ment acceptée. Et bien que des fatwas
comme celle de 2006 puissent étre
approuvées par quelques sunnites ri-
goristes, les chiites ou sunnites plus
laiques ou modérés ne se formalisent
pas des représentations figuratives du
Prophete — surtout quand elles sont
respectueuses.

Loin des rhétoriques idéologiques
actuelles, dans le monde islamique,
cohabitent différentes traditions de
représentation de Muhammad le

PHOTO PERSONNELLE - NEW YORK PUBLIC LIBRARY, SPENCER COLL. TURK. MS. 3 — ISTANBUL, BIBLIOTHEQUE DU SERAIL DE TOPKAPI, MS. HAZINE 841 FOLIO 70 — STAATSBIBLIOTHEK ZU BERLIN, DIEZ A FOLIO 72, 736013601

BNF, MANUSCRITS, ARABE 1489 FOLIO 86 — EDINBURGH, UNIVERSITY LIBRARY, MS. OR. 20 FOLIO 43 ; DE AGOSTINI PICTURE LIBRARY/AKG-IMAGES



Aprés 1500, tant dans les terres
persanes qu’ottomanes, les traits de
Muhammad sont souvent recouverts
d’un voile et son corps entouré d’une
auréole dorée, signe de sacralité
(Siyar-i Nabi, Istanbul, xvi® siécle).

Au xive siécle, en Perse, nombre de
représentations le figurent comme
un roi, entouré d’anges : il est ainsi
dépeint comme un messager humain,
chargé d’assurer la révélation divine
(encre noire, Iran, xiv° siécle).

Dans le conte des amants Varqa et
Gulshah d’Ayyuqi (Anatolie, xu® siécle),
Muhammad, les cheveux longs,

est assis sur un trone vert,

couleur associée au paradis et a

la résurrection dans I'au-dela.

Cette miniature persane (Jami al-

tawarikh, 1307) montre Muhammad (au

centre) avec Fatima, Ali et leurs deux
enfants. Cette représentation du

Prophéte en famille (ahl al-bayt) légitime

I'autorité d’Ali et la cause chiite.

/ 23

Cette enluminure du méme
manuscrit iranien montre Muhammad
enfant : le moine chrétien Bahira
reconnait en lui un futur prophéte
tandis qu’il est parfumé par un ange
qui lui tend un rouleau de parchemin.



24 /

Histoire d’'un prophéte

Prophéte. La grande majorité des
images figuratives du Prophéte a été
produite dans I'espace turco-persan
entre 1200 et 1600. Dans ces aires
culturelles, 'aversion pour la repré-
sentation des prophétes n’était pas
aussi forte et généralisée qu’en terres
arabes. De plus, le fait que ces images
se trouvent presque sans exception
dans des manuscrits illustrés révele
quelles étaient destinées a une élite
tres restreinte.

Bien que réservées a la
sphére privée, les images
du Propheéte avaient plu-
sieurs fonctions : elles ser-
vaient a la fois d’'images
pieuses et de supports
pour les autorités isla-
miques aussi bien sunnites
que chiites. Dans la pen-
sée islamique dominante,
bien que Muhammad soit
considéré comme un étre
mortel et un dirigeant
temporel, son rang de pro-
phete et sa proximité avec
Dieu lui conférent une di-
mension transcendante
et des capacités surhu-
maines : il est ainsi capable
de fendre la lune en deux ou encore
d’entreprendre une ascension dans
les cieux. C’est pourquoi il a été asso-
cié a toute une palette d’abstractions
symboliques, comme des faisceaux lu-
mineux, destinées a promouvoir son
apostolat de droit divin, son rayonne-
ment et son essence cachée.

Les plus anciennes peintures isla-
miques de Muhammad qui nous soient
parvenues datent du xmr° siecle. On les
retrouve plutot dans des manuscrits en
persan qui, par ailleurs, ne sont pas for-
cément centrés sur la vie du Prophete
ou les débuts de I'histoire islamique :
elles sont intégrées a une préface lau-
dative ou a une conclusion morale de
récits épiques et romantiques.

Cest le cas pour le conte des amants
malheureux Varqa et Gulshah, narré
par Ayyuqi, dans un texte illustré en
Anatolie vers 1250. Apres bien des em-
biiches, les deux amants meurent et
sont enterrés dans une méme tombe a
Damas. Lanouvelle de leur fin tragique
arrive aux oreilles de Muhammad,

qui décide de se rendre en Syrie
(« Sham ») pour les ressusciter : il y
parvient grace a ses priéres a Dieu,
a laide de I'ange Djibril (Gabriel), et
grace a la conversion a l'islam du roi
juif de Sham. Ce miracle est illustré a
la toute fin du manuscrit : le Prophete
est reconnaissable a sa longue cheve-
lure et a son manteau vert. Il est ac-
compagné des quatre premiers califes
dits « Rashidun », « bien guidés », et du
roi de Sham. Ainsi, bien que le texte

Dans ce manuscrit du Miraj nameh
du xve siécle, le Prophéte se rend
aux Enfers et regarde briler des faux
témoins, a téte de porc. Une image
frappante destinée a un usage privé
pour mémoriser les interdits.

d’Ayyugi mette I'accent sur le pouvoir
salvateur de la conversion a I'islam
par l'intercession du Prophete, son il-
lustration représente ce dernier dans
un genre de scéne de cour. A travers le
texte comme I'image, Muhammad se
montre comme I'incarnation royale du
triomphe de la foi sur la mort.

Dans d’autres dessins et peintures
de cette époque, le Prophete appa-
rait en monarque : il trone, entouré
de disciples et d’anges. Les traits de
son visage ressortent distinctement.
Ces détails iconographiques contri-
buent a ce que l'on pourrait appeler
un « discours visuel » sur la royauté
sacrée, dans lequel Muhammad est
représenté avec la double qualité de
prophete et de roi. De plus, ces images

ouvrent également la voie a ’élabo-
ration visuelle d’autres préoccupa-
tions qui se déploient dans les livres
d’art islamique des siécles suivants,
par exemple la nature surhumaine
du Propheéte ou son rble dans la rhé-
torique des divers courants de 'islam.

Dés les premiéres années du
x1v* siecle, en particulier sous le régne
des Ilkhanides en Perse (1256-1335),
les images du Prophéte en roi consa-
cré commencent a céder la place a
d’autres épisodes bio-
graphiques. Ces repré-
sentations apparaissent
dans des textes illus-
trés, qui comprennent
souvent des chapitres
dédiés a 'avenement
de Tislam, a la prophé-
tie de Muhammad, au
régne des premiers cali-
fes et a 'émergence des
dynasties islamiques
ultérieures. Il se peut
qu’elles reflétent éga-
lement les inquiétudes
politiques et les dé-
bats religieux d’alors.

Ces images com-
portent des détails ico-
nographiques habituellement passés
sous silence dans les textes qui les ac-
compagnent ; dans certains cas, elles
ont essentiellement pour fonction de
soutenir le statut de Muhammad en
tant que dernier messager de Dieu, la
supériorité de I'islam sur le judaisme
et le christianisme et, dans quelques
cas, la 1égitimité de la vision du
monde chiite.

Il en est ainsi dans une copie manus-
crite d’Al-Athar al-baqiyya an al-qurun
al-khaliyya (littéralement le Livre des
vestiges qui demeurent des siécles pas-
sés), qui fut produit en Iran vers 1307
et comprend une série de cinq mi-
niatures. Les deux derniéres illustra-
tions, les plus grandes du cycle, sou-
lignent I'autorité de 'imam Ali et des
quatre autres membres de la famille
de Muhammad (ahl al-bayt), ce qui
dénote la maniére dont les images du
Prophete pouvaient étre utilisées soit
en faveur de la cause chiite contre la
cause sunnite, soit contre les dogmes
chrétiens comme la Trinité.

BNF, MANUSCRITS, SUPPL TURC 190 FOLIO 65



/ 25

BRITISH LIBRARY, MS. OR. 2265 FOLIO 195R/AKG-IMAGES

ATopposé, d’autres manuscrits du
X1v® siécle comportant des représen-
tations du Prophéte pouvaient véhi-
culer des messages sunnites ; d’autres
encore restent tout a fait a 1’écart
du débat entre chiites et sunnites.
Tel est le cas du Jami al-tawarikh
(« Compendium des chroniques » ou
« Histoire universelle ») de Rashid al-
Din, rédigé et illustré a Tabriz vers
1314. Il met en lumiere les savoirs
chinois et indiens aussi bien que les
religions juive et chrétienne, qui re-
fletent 'entourage érudit et les discus-
sions théologiques qui nourrissaient
alors la cour des Ilkhanides.

Un étre surhumain

Le Jami al-tawarikh comprend un cy-
cle d’illustrations montrant la nais-
sance du Prophéte, son enfance, ses
révélations, son ascension céleste,
ses miracles et ses batailles. La mi-
niature qui dépeint Muhammad
déja reconnu comme futur pro-
phete par le moine chrétien
Bahira mérite que I'on s’y arréte,
puisqu’elle inclut des éléments
visuels non mentionnés dans le
texte, comme l’ange qui émerge
du firmament bleu pour parfu-
mer le jeune Muhammad avec
le contenu d’une fiole d’or et lui
offrir un rouleau de parchemin
ou une feuille de papier. Chargés
de symboles picturaux, ces élé-
ments renforcent 'idée que Dieu
oint Muhammad et lui offre la
révélation divine sous la double
forme d’une écriture et d’une
senteur célestes. L'image, ici, fait
plus qu'illustrer le texte : elle re-
présente Muhammad d’une ma-
niére ouvertement métaphorique
et sacralisante.

D’autres textes turco-persans entre
1400 et 1600 comprennent des repré-
sentations de Muhammad, a 'exemple
d’un manuscrit du Miraj nameh
(« Livre de l'ascension céleste du
Prophete Muhammad ») magnifique-
ment illustré, réalisé a Herat (actuel
Afghanistan), vers 1436. Aujourd’hui
conservé a la Bibliothéque natio-
nale de France, son texte et son cycle
d’images mettent en avant le rang su-
périeur du Prophete, sa proximité avec

Dieu ainsi que sa connaissance a la fois
du paradis et de I’enfer. Biographies
frappantes, histoires et méme apo-
calypses, ces « livres graphiques » is-
lamiques aidaient ceux qui les feuil-
letaient, y compris les enfants qui ne
savaient pas encore lire, a comprendre
la vie du Prophete et 8 mémoriser ses
miracles tout en se familiarisant avec
les principes fondamentaux de I'islam.

Le nombre de livres comportant
des représentations de Muhammad
diminue considérablement apres
1600, lorsque les arts visuels en terres
d’Islam deviennent davantage pu-
blics et donc susceptibles de réac-
tions hostiles. Des alternatives appa-
raissent, comme les « portraits écrits »
du Propheéte, c’est-a-dire des calligra-
phies appelées hilya. De méme, les
manuscrits incluent des images ot le
visage du Propheéte est représenté de
maniére plus aniconique, par exemple

L’ascension de Muhammad (miraj) sur
sa jument a téte humaine, Buraq, est
une scéne fréquente pour illustrer la
proximité du Prophéte avec Dieu, sa
connaissance du paradis et de I’enfer
(Nizami, Haft Paykar, Iran, xv° siécle).

sous la forme d’un nimbe d’or ou d’'une
petite boule blanche.

Les artistes de la sphere turco-
persane recourent a diverses stratégies
picturales pour distinguer le Prophete
des autres figures humaines. Entre

1250 et 1500, les attributs les plus no-
tables de Muhammad sont sa longue
chevelure et son manteau ; il est sou-
vent entouré d’anges qui lui conférent
la senteur, I'écriture et les rayons de lu-
miere divins. Muhammad est alors re-
présenté corporellement, les traits de
son visage sont entiérement visibles
et les signes de son statut de prophéte
restent extérieurs a son corps.

Au cours du xvi¢siecle, le visage
voilé du Prophete et son nimbe de
feu apparaissent pour exprimer la
sacralité invisible de Muhammad
et son rayonnement divin ;
celui-ci est conceptualisé, dans les
textes islamiques, par la formule
« nur muhammadi » ou «la lumiére
de Muhammad ». Chez les sunnites,
le statut de prophéte de Muhammad
est considéré comme inégalé et inéga-
lable : lui seul illumine le monde. Selon
la pensée chiite, le nur Muhammadi
s’est transmis a Ali et aux imams.
Ceux-ci sont également décrits
et représentés comme des sil-
houettes de lumiére, ou avec, en
guise de téte, une sphere lumi-
neuse ou un halo.

Ainsi, les représentations isla-
miques du Prophéte se sont dé-
veloppées selon la chronologie
suivante : d’abord, de 1250 en-
viron a 1500, les portraits figura-
tifs avec des symboles extra-cor-
porels dominent ; ensuite, apres
1500, le Prophéte est souvent re-
présenté le visage voilé de blanc
et avec une auréole dorée ; en-
fin, les images tendent a dispa-
raitre apres 1600, mais, lorsqu’il
est représenté, le Prophete est
souvent dépeint au travers d’une
série d’abstractions. Ces repré-
sentations, pour variées et complexes
qu’elles soient, refletent les tendances
de la dévotion islamique, les concepts
philosophiques, la pensée mystique,
les débats entre différentes confes-
sions islamiques. Bien que les images
aient perduré, surtout en Iran, le ter-
rain iconographique changea avec I'in-
vention de I'imprimerie et 'apparition
d’une sphere publique dans laquelle
des images de Muhammad ne circu-
laient pas auparavant.

(Traduit de U'anglais par Marie Chuvin.)



26 /

Histoire d’'un prophéte

Sur les traces du Prophete

Les reliques de Muhammad, qu'’il s’agisse d’objets lui ayant appartenu,
d’artefacts matériels ou de restes de son corps, sont vénérées encore
aujourd’hui dans tout le monde islamique. Elles servent de talisman ou de
source de légitimité pour les souverains. A quand remonte cette tradition ?

es témoignages les
plus anciens sur les
croyances des pre-
miers fideles de I'is-
lam, des graffitis
retrouvés sur les
routes du désert
d’Arabie, ne mentionnent pas
Muhammad. Dans le Coran, Dieu en-
joint d’ailleurs a son Prophete de dire :
« Je ne suis qu’'un mortel semblable a
vous. » Il faut attendre la fin du
vir siecle et les inscriptions du Dome
du Rocher a Jérusalem (en 692) pour

L’AUTEUR Professeur a Aix-Marseille
Université, spécialiste du monde
islamique médiéval, Julien Loiseau a
notamment publié
Les Mamelouks,
xie-xvie siecle. Une
expérience du
pouvoir dans I'lslam
médiéval (Seuil,
2014).

Par Julien Loiseau

qu'une place éminente soit accordée
au Prophéte de I'islam (mort selon la
Tradition en 632). L’autorité de
Muhammad et la dévotion a sa per-
sonne n’ont fait ensuite que croitre, au
point que « I'insulte au Prophete » est
tenue par les juristes pour un crime
passible de mort des le vire siecle. Ses
propos (hadith), dont la collecte et la
critique sont constituées en discipline
savante, forment le second corpus,
apres le Coran, sur lequel s’élabore le
droit musulman. La lecture des grands
recueils de hadith, le Sahih d’al-
Bukhari (mort en 870) en particulier,
et la méditation de ses paroles de-
viennent des actes de piété.

A sa mort, Muhammad est inhumé
a Médine dans la chambre de son
épouse Aicha. Son tombeau est ra-
pidement un lieu de pélerinage, que
I'ensemble des juristes considerent
comme licite, malgré les réticences
de certains a ’égard des visites aux
tombeaux assimilables a de I'idolatrie.
Au début du v siecle, les travaux

d’agrandissement de la mosquée du
Prophete a Médine intégrent a I'édi-
fice les anciennes chambres de ses
épouses. Pour éviter que la chambre
funéraire du Prophete ne serve de
point de mire a la priere des fideles,
celle-ci est masquée aux regards par
un écran maconné aux angles irrégu-
liers et dépourvu d’acces. Si le corps
de Muhammad est désormais inacces-
sible, le Prophéte se manifeste en réve
a ses dévots. Un hadith affirme d’ail-
leurs : « Celui qui m’a vu en réve, c’est
bien moi qu’il a vu, car Satan ne peut
pas prendre cette apparence. »

Ce qu’il a touche

La bénédiction divine (baraka) que
transmet Muhammad passe égale-
ment par les objets qui lui étaient fami-
liers et par les traces qu’il a laissées ici-
bas. En arabe, le mot athar (la trace, le
vestige, dans la poésie les traces lais-
sées par le campement abandonné
au matin) est utilisé pour désigner a
la fois les paroles du Prophéte et ses

MYRA-DUNOYER



DAR YASIN/AP/SIPA — ROBERT W/ALAMY/PHOTO12 — CENK ERTEKIN/ALAMY/PHOTO12

Tout ce qui touche
a Muhammad est vénéré dans le
monde islamique. Un imam brandit
un reliquaire contenant un poil de
barbe (1), a la mosquée Hazratbal,
centre de pélerinage au Cachemire
(Inde). Istanbul abrite, depuis I’époque
ottomane, les plus nombreuses
reliques : ainsi cette empreinte de
pied (2), exposée au palais de Topkapi
ou I'un des exemplaires du « noble
manteau » (3), tissé de lin, coton et
soie, exposé a I’occasion du ramadan
a la mosquée Hirka-i Serif, attirant de
trés nombreux pélerins.

empreintes matérielles, considérées
comme des reliques. Cette forme de
dévotion n’est certes pas propre a
Muhammad : les traces laissées par
les membres de sa famille, par ses pre-
miers compagnons ou par d’anciens
prophetes, comme Moise ou Jésus, ont
de méme été pieusement recueillies.
Mais les reliques du Prophéte for-
ment un ensemble exceptionnel par
leur diversité, la vénération qui les
entoure et leur usage public jusqu’a
I’Epoque contemporaine. En faire
I'histoire est une gageure, car les récits
qui les accompagnent postulent leur
transmission ininterrompue depuis sa
morten 632. Or rien n’est plus difficile
a dater précisément que 'émergence
d’une tradition. Certains artefacts,
en revanche, ont une trajectoire que
I'on peut reconstituer, depuis leurs

premieres attestations jusqu’a leur
constitution en trésor sacré.

Les objets personnels de Muham-
mad, porteurs de baraka pour avoir
été manipulés par lui — ce qu’on ap-
pelle des « reliques de contact » — sont
ses traces les plus anciennement attes-
tées. C’est le cas en particulier de ses
attributs de souveraineté comme son
étendard, son sceau (considéré ce-
pendant comme perdu des le milieu
du vt siecle) ou ses armes. La plus
fameuse de ces reliques souveraines
est le manteau (burda ou khirqa)
du Prophete : offert par celui-ci a un
poete pour prix de son éloge, il au-
rait été racheté selon la Tradition par
Muawiya (661-680), le fondateur de la

dynastie des Omeyyades. Le théoricien
du califat Al-Mawardi (mort en 1058)
le décrit comme l'un des attributs des
califes abbassides, qui le revétaient lors
de cérémonies comme le serment d’al-
légeance. Le manteau du Prophéte au-
rait été brilé par les Mongols lors de la
prise de Bagdad en 1258.

Laura de pouvoir qui entourait lare-
lique ne la prive pas de ses vertus spiri-
tuelles. Contemporain de la chute du
califat, le poéte soufi égyptien d’ori-
gine berbeére Al-Busiri (mort en 1294)
lui consacre I'un des poémes les plus
célebres de I'lslam (Al-Burda) pour
remercier le Prophete de I'avoir guéri
miraculeusement de son hémiplé-
gie, en recouvrant ses épaules de son




28 /

Histoire d’'un prophéte

manteau. La relique matérielle dis-
parue avec la chute du califat connait
une nouvelle vie spirituelle : les vers
d’Al-Burda sont récités lors des en-
terrements pour leurs vertus protec-
trices ; le Prophete lui-méme les en-
seigne en réve a ses dévots ; recopiés
sur des morceaux de papier, ils servent
aussi d’amulettes.

Parmi les objets de Muhammad fi-
gurent également des écrits. La Sira, la
«Vie exemplaire » du Prophéte compi-
lée a partir du milieu du vire siecle, ra-
conte comment il adressa des lettres,
copiées sous sa dictée (la Tradition le
considére généralement comme il-
lettré), aux souverains de son temps.
Des lettres copiées en arabe archaique
dit hijazi, attribuées au Prophéte, ont
émergé au fil des siécles : laderniére en
date, adressée au gouverneur byzantin
de I'Egypte, a été découverte dans un
monastere égyptien au xixe siecle. Au
Maroc, pres de Marrakech, un ribat
(lieu de retraite pieuse devenu souvent
forteresse) s’éleve, depuis le x© siecle,
a 'endroit ol serait enterrée une lettre
adressée aux Berbéres par le Prophete.
Plus pres de son temps, et témoignage
plus modeste, un contrat de vente d’un
esclave conclu par Muhammad circulait
aBassora (Irak) au début du virre siécle.

Pétrosomatoglyphes

Mais les objets personnels du Prophete
ne sont pas les seules traces qu’il a lais-
sées : s’y ajoutent aussi des reliques
corporelles, qui remédient a 'inacces-
sibilité de son corps et peuvent étre
aisément déplacées. Les plus impor-
tantes sont ses cheveux et les poils de
sa barbe, dont la Tradition dit qu’il ac-
cepta, vers la fin de sa vie, qu’ils soient
recueillis, apres s’étre fait rituellement
raser a 'occasion de ses deux derniers
pélerinages a La Mecque. Muawiya,
déjamentionné, aurait demandé a étre
inhumé avec des cheveux du Prophete
déposés sur sa bouche, son nez et ses
yeux. A Kairouan, en Tunisie, la mos-
quée du Barbier conserve le souvenir
d’'un compagnon du Prophéte, mort
lors de la conquéte arabe, qui gardait
dans son bonnet des poils de la barbe
de celui-ci. Des cheveux et des poils de
la barbe du Prophéte étaient intégrés
a la maconnerie du mihrab (la niche

indiquant la direction de la priere) de
certaines mosquées, afin d’accroitre
la valeur spirituelle de la priere des
croyants. A ces reliques corporelles
s’ajoutent des dents, des coupures
d’ongle, mais aussidestraces plus éphé-
meéres : 'eau de ses ablutions que, se-
lon une tradition, il aurait offerte pour
purifier 'emplacement d’'une mos-
quée ou s’élevait autrefois une église,
ses larmes, ou encore ses gouttes de
salive, comme celle qui aurait rendu
douce I’eau sauméitre d’un puits.

Trés souvent, le Prophéte
est représenté par le dessin de sa
sandale orné d’un plan stylisé du
sanctuaire de La Mecque (la Kaaba
apparaissant en noir), comme sur
cette étoffe marocaine du xvie siécle,
conservée au musée des Arts
islamiques de Kuala Lumpur (Malaisie).

La dévotion aux traces du Prophete
s’est emparée également de pétroso-
matoglyphes : des creux dans la roche
interprétés comme I'empreinte d'une
partie du corps. D’innombrables ro-
chers étaient montrés aux pelerins, en
Arabie, en Palestine ou en Syrie, pour
les marques qu’y auraient laissées
des prophetes ou des figures saintes,
a l'instar de 'empreinte du pied du
Christ sur le site de I’Ascension, a

Jérusalem. On montrait aussi aux pe-
lerins, venus sur les lieux de la vie de
Muhammad a La Mecque, 'empreinte
de son coude, de son dos ou celle lais-
sée par sa chamelle. Mais la dévotion
aux empreintes de pied du Prophéte
a pris une dimension exceptionnelle.

De nombreux blocs, le plus sou-
vent basaltiques, présentant en creux
une empreinte identifiée comme celle
laissée miraculeusement par le pied
du Prophete, ont circulé dans I’en-
semble du monde islamique, jusqu’en
Inde. Attesté pour la premiére fois a
Bagdad au début du x1° siecle, scellé
dans le mur d’'une mosquée, ce type
de relique était trés recherché par
les souverains. A la fin du xve siecle,
le Médinois Al-Samhudi priait le sul-
tan Qaitbay, qui en avait acheté une
pour son futur mausolée au Caire, de
mettre un terme au trafic de fausses
reliques. La plus fameuse de ces em-
preintes, celle du Déme du Rocher a
Jérusalem, associée au récit de 'as-
cension céleste du Prophete (le miraj),
est restée préservée in situ : signalée
a partir du xr¢ siecle, elle est protégée
par une grille en 1609 sur ordre du
sultan ottoman Ahmed I*.

Etroitement liée & la dévotion aux
empreintes de pied du Prophéte, la
sandale de Muhammad, dont on disait
que son passage sur le sable ne laissait
pas de traces, était également une re-
lique recherchée : le sultan Al-Ashraf
en déposa une en 1228 dans l'institu-
tion d’enseignement de hadith qu’il
venait de fonder a Damas. Cette dé-
votion inspira toute une veine icono-
graphique dans les recueils de prieres
sur le Prophéte, comme le fameux
Dalail al-khayrat du soufi marocain
Al-Jazuli (mort vers 1465) : le dessin
stylisé d’'une sandale y symbolise la
présence de Muhammad. Des repro-
ductions de la sandale du Prophete
servaient fréquemment de talisman
contre le mauvais ceil ou les douleurs
de 'enfantement.

La Tradition fait de Muawiya, en-
core lui, le premier souverain de
I'Islam a avoir recherché les re-
liques du Prophete. Les Abbassides
de Bagdad (750-1258) ont accordé
ensuite a son manteau une place
éminente dans leurs rituels de cour.

PASCAL DELOCHE/GODONG/SIPA



ISTANBUL, PALAIS DE TOPKAPI ; ANDREA IZZOTTI/ALAMY/PHOTO12

Au palais de Topkapi (Istanbul) sont conservées des lettres dictées par
Muhammad (la Tradition le considére illettré). Ci-dessus : une demande adressée
au gouverneur de Bahrein. En bas, a gauche, on discerne le sceau du Prophéte.

Mais il faut attendre le x1¢ siécle et les
Fatimides, chiites ismaéliens, pour
voir une dynastie soutenir publique-
ment de nouvelles formes de dévo-
tion comme I'anniversaire du Prophete
(mawlid) : le calife Al-Hakim (996-
1021) fait rechercher des reliques a
Médine et aurait eu aussi le projet de
faire venir au Caire le corps méme du
Prophete. Si Damas, au x1ir® siecle,
est célebre pour les reliques conser-
vées dans plusieurs institutions de la
ville, le premier trésor des reliques

du Prophéte est constitué au Caire.
Fondé par un vizir dans le dernier
tiers du xi1r® siécle au sud du Caire, le
long du Nil, le Sanctuaire des reliques
(Ribat al-athar) abrite des objets ache-
tés en Arabie. A partir du x1ve siécle, le
Sanctuaire bénéficie du patronage de
plusieurs sultans mamelouks et attire
de nombreux dévots. Les reliques sont
sorties du Sanctuaire et emportées en
procession dans la ville lorsque la crue
annuelle du Nil est insuffisante. Mais,
en 1504, le sultan Al-Ghawri décide
d’en transférer une partie dans son fu-
tur mausolée, au centre du Caire.
Est-ce 1a que le sultan ottoman
Selim, entré au Caire en vainqueur en
1517, se serait emparé des reliques du
Prophete ? Les chroniqueurs ottomans
préferent souvent un autre récit : venu

a Constantinople apres la chute des
Mamelouks pour présenter la soumis-
sion de La Mecque, le fils de I'émir de
la Ville sainte aurait fait don au sultan
ottoman de nombreuses reliques.
Quelle que soit leur provenance, les
reliques du Prophéte ont été consti-
tuées en trésor sacré au palais de
Topkapi, dans la premiere moitié du
xvie siecle. Les sultans ottomans, dont
Pautorité s’est affaiblie, s’efforcent
alors de donner une sacralité nouvelle
aleur fonction, avant de franchir le pas
etde revendiquer pour eux le califat au
milieu du xvire siécle. A coté deslettres,
des armes, des empreintes de pied, des
cheveux placés dans des reliquaires,
rassemblés dans une méme chambre
du palais, se trouve aussi le manteau
du Prophete... pourtant disparu a
Bagdad en 1258 ! Mais la relique la
plus importante du trésor ottoman est
«lenoble étendard » (sandjak-i sherif),
qui, depuis la fin du xvre siecle, suit
les armées ottomanes en campagne.
Recousus sur trois bannieres de soie
verte a la fin du xvii¢ siecle, les frag-
ments de I'étendard noir du Prophete
ont servi jusqu’a la fin de ’'Empire ot-
toman. IIs sont exposés une derniere
fois en novembre 1914, a I'occasion
de la proclamation du djihad contre la
Triple-Entente.

Les reliques du Prophete se visitent
toujours dans le palais de Topkapi
comme a la mosquée Al-Husayn
au Caire ou au Sanctuaire du noble
pied a Delhi. En sortent-elles parfois ?
Proclamé « commandeur des croyants »
en Afghanistan, mollah Omar, chef des
talibans, revétait a son tour, en 1996, le
manteau du Prophéte.

/ 29

POUR EN SAVOIR PLUS

M. A. Amir-Moezzi,

G. Dye (dir.), Le Coran des
historiens, Cerf, 2019 ;
avec J. Tolan (dir.), Le
Mahomet des historiens,
Cerf, 2025.

N. Amri, R. Chih,

D. Gril (dir.), « Le Prophéte de I'islam »,
Archives des sciences sociales des
religions n° 178, novembre 2017.

C. Cahen, L'Islam, des origines au début
de I'Empire ottoman, Fayard, 2011.

J. Chabbi, Le Seigneur des tribus. L’islam
de Mahomet, CNRS Ed., 2020.

M. Cook, P. Crone, Hagarism. The
Making of the Islamic World, Cambridge,
Cambridge University Press, 1977.

H. Djait, La Vie de Muhammad, 3 vol.,
Fayard, 2007, 2008 et 2012.

I. Goldziher, Sur I'islam. Origines de

la théologie musulmane, Desclée de
Brouwer, 2003.

T. Nagel, Mahomet. Histoire d’un Arabe,
invention d’un Prophéte, Genéve, Labor et
Fides, 2012.

H. Ouardi, Les Derniers Jours de
Muhammad, Albin Michel, 2017.

M. Rodinson, Mahomet, [1961], Seuil, 1994.
W. M. Watt, Mahomet & La Mecque,
[1953], Mahomet a Médine, [1956],
rééd. Mahomet, Payot, 2017.

P. Centlivres, M. Centlivres-Demont,
Imageries populaires en Islam, Genéve,
Georg, 1997.

D. Gril, S. Reichmuth, D. Sarmis,

R. Chih (dir.), The Presence of the Prophet
in Early Modern and Contemporary Islam,
3 vol., Leyde, Brill, 2021-2023.

C. Gruber, The Praiseworthy One. The
Prophet Muhammad in Islamic Texts and
Images, Bloomington, Indiana University
Press, 2019 ; avec A. Shalem (dir.), The
Image of the Prophet Between Ideal and
Ideology. A Scholarly Investigation, Berlin,
De Gruyter, 2014.

R. J. A. McGregor, Islam and the
Devotional Object. Seeing Religion in
Egypt and Syria, Cambridge, Cambridge
University Press, 2020.

A. Schimmel, And Muhammad is His
Messenger. The Veneration of the Prophet
in Islamic Piety, Chapel Hill, University of
North Carolina Press, 1985.

J. Tolan, Mahomet I'Européen. Histoire des
représentations du Prophéte en Occident,
Albin Michel, 2018.

« Coran. La fabrique d’un livre »,
L’Histoire n° 472, juin 2020.



Institut
francais
d’islamologie

FORMATIONS PROFESSIONNELLES

Avec la collaboration de ses partenaires universitaires, I'TFI développe un cursus de formation complet en islamologie, des-
tiné a tous ceux qui, dans le cadre de leurs professions, sont en lien avec le fait religieux musulman sous toutes ses formes.

Dispensés par des universitaires chevronnés, sur une durée allant de 6 mois a 3 ans, cette offre de formation non confes-
sionnelle est la plus compléte dans ce domaine en France.

[ n et n n

« Fondements de « Islamologie : principes, « Islamologie Il : débats « Etudes islamiques Il »

I'islamologie » enjeux et applications et cultures dans lI'islam (EPHE)

(Aix-Marseille Université) dans la France classique contemporain »
contemporaine » (Aix-Marseille Université)
(Aix-Marseille Université,
INALCO, Université de
Strasbourg)

PUBLICATIONS

La dimension éditoriale est au coeur de la politique scientifique de I'IFI. Elle contribue a la relance de I'islamologie en
langue francaise et a la diffusion la plus large du patrimoine écrit des sociétés islamiques.

A cette fin a été créée, aux Editions du Cerf, la collection « Bibliothéque de I'Institut francais d’islamologie »,
qui vise a faire connaitre les grands textes de I'islamologie fondamentale, traduits, édités et commentés par les meilleurs
spécialistes du champ.

Cette collection est placée sous la direction de Mohammad Ali Amir-Moezzi (président du conseil scientifique de I'IFI) et
Juliette Dumas (directrice adjointe scientifique de I'TFI).

m L’Islam m Fulgurances — m La fermeté des faibles
et lexamen Savdneh. Premier par Stifi Allahyar,
scientifique. traité persan sur maitre nagshbandi.
Une quéte renouvelée, Pamour mystique, Traité versifié
. o de soufisme
sous la direction d’Ahmad Ghazali, ﬁs 3
. centrastatique,
de Mohammad traduction par
Ali Amir-Moezzi >© Yann Richard - traduction par
(2024) (2025) Alexandre Papas
et Marc Toutant
(2026)
Institut francais d’islamologie
Campus Condorcet .
14, Cour des humanités Institut

! !
93300 Aubervilliers dr’?sr:‘a;ﬁ'llf:lugie



